






نویسندگان:
سید محمدحسین میرصادقی گل‌تپه‌ای، 

محمد گوهری، مرتضی حیدری، مهدی شبان، 
علی کتولی، محمدمهدی مهدوی برهان، علی علویان، 

محمد استاد حسینی، محمدعلی قدس، علی محمدی‌راد، 
هادی حسن‌زاده، مهدی قریب گرکانی، فرهاد نقدی ملومه، 

سید محمد زین‌العابدین، علی‌اصغر محمدی‌راد، محمد بهزادی، 
حسین کاظم‌زاده، محمدمهدی عباسی و علی مهدیان چاوگانی.

طراح جلد: سید محمد موسوی
ویراستار: سید اسماعیل هاشمی و معصومه بدخشان

صفحه‌آرا: علی عبادی‌فرد
ناشر: انتشارات تلاوت

چاپ و صحافی: واژه‌پرداز اندیشه
سال چاپ: 1404

تیراژ: 5.000 جلد   |  قیمت: 290.000 تومان
شابک: 978-622-5101-14-2

شماره مرکز پخش )فروشگاه بصائر(
۰۹۱۲۸۰۸۸۱۲۴ _ ۰۲۱۶۶۹۵۶۰۹۵basaershop.ir

‏عنوان و نام پديدآور: زندگی با آیه‏ها، بر مدار مقاومت/نویسندگان سیدمحمدحسین میرصادقی‏گل‏تپه‏ای...] و دیگران[.
مشخصات نشر: تهران: سازمان دارالقرآن‏الکریم، نشر تلاوت، ‏1447ق.‏= 1404.

مشخصات ظاهری: ‏308ص.؛ شابک: 2-14-5101-622-978؛ وضعیت فهرست نویسی: فیپا
يادداشت: نویسندگان سیدمحمدحسین میرصادقی‏گل‏تپه‏ای، محمد گوهری، مرتضی حیدری، مهدی شبان، علی کتولی، 

محمدمهدی مهدوی‏برهان، علی علویان، محمد استاد حسینی، محمدعلی قدس، علی محمدی‏راد، هادی حسن‏زاده، 
مهدی قریب‏گرکانی، فرهاد نقدی‏ملومه، سید محمد زین‏العابدین، علی‏اصغر محمدی‏راد، محمد بهزادی، حسین کاظم‏زاده، 

محمدمهدی عباسی و علی مهدیان چاوگانی.
Perseverance (Ethics) -- Qur'anic teaching - موضوع: استقامت و پشتکار -- جنبه‏های قرآنی

Perseverance (Ethics) -- Religious aspects-- Islam - موضوع: استقامت و پشتکار -- جنبه‏های مذهبی—اسلام
Patience -- Qur'anic teaching - موضوع: صبر -- جنبه‏های قرآنی

Patience-- Religious aspects-- Islam - موضوع: صبر-- جنبه‏های مذهبی-اسلام
شناسه افزوده: میرصادقی گل‏تپه‏ای، سیدمحمدحسین، ‏1376‏-

شناسه افزوده: سازمان دارالقرآن الکریم. نشر تلاوت
BP104/ 5رده‏بندی کنگره: الف

رده‏بندی دیویی: 297/159
شماره کتابشناسی ملی:  10359660

اطلاعات رکورد کتابشناسی: فیپا



15����������������������������������������������������������������������������������������������������� پیشگفتار
17���������������������������������������������������������������������������� سخنی با خادمان کلام وحی
مقدمه���������������������������������������������������������������������������������������������������������19
21�������������������������������������� جزء اول: صبر و نماز؛ بنیان استقامت و آمادگی مؤمنانه
23��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
23���������������������������������������������������������������������������������������������� فضای کلی نزول آیه
24��������������������������������������������������������������������������������������������������� چرخۀ نماز و صبر
25����������������������������������������������������������������������������������������� تحلیل لغوی و مفهومی
نقش نماز در تقویت استقامت��������������������������������������������������������������������������������27
28������������������������������������������������������������������������������������� نماز به‌عنوان امداد دائمی
29����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

31������������������������������������������������������������������������������ جزء دوم: دعای استقامت
33��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
34��������������������������������������������������������������������������������������� مهران را هم خدا آزاد کرد
ایستادگی طلبیده�������������������������������������������������������������������������������������������������35
37���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

39� جزء سوم: شیطان بزرگ�������������������������������������������������������������������������������
41����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه



6

41��������������������������������������������������������������������������������������� بخش اول: دو نظام وعده
42������������������������������������������������������������������������������������ مهم‌ترین سلاح شیطان
مهم‌ترین دفاع در برابر سلاح شیطان�����������������������������������������������������������������43
46������������������������������������������������������ بخش دوم: شیطان اجتماعی و استقلال سیاسی
46�������������������������������������������������������������������������������� 1. ابزار ترساندن ابرقدرت‌ها
47���������������������������������������������������� 2. حمایت از اسرائیل و افسانهٔ شکست‌ناپذیری
47���������������������������������������� 3. نمونهٔ عینی: پایداری غزه و شکستن زنجیر وابستگی
48����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

51������������������������������������������������������������������������� جزء چهارم: با خدا علیه کدخدا
53��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
تصمیم‌گیری صحیح�����������������������������������������������������������������������������������������������54
54�������������������������������������������������������������������������������� انسجام و مقابله با جنگ روانی
54����������������������������������������������������������������������������������� توکل فعال در عرصه معاصر
اما چند نکته درباره استفاده امروز از این آیه�������������������������������������������������������������55
جنگ رسانه‌ای دشمن��������������������������������������������������������������������������������������55
دنیا و آخرت آباد خواهد شد�������������������������������������������������������������������������������57
57����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری
58������������������������������������������������������������������������������������������ دو توصیه کاربردی

59������������������������������������������������������������������������� جزء پنجم: قرآن و منطق عزّت
61����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
62��������������������������������������������������������������������������������������������� حرکت، معجزه ایمان
حزب‌الله در مدار عزت���������������������������������������������������������������������������������������������62
شکوه عزت�����������������������������������������������������������������������������������������������������������63
63���������������������������������������������������������������������������������������� پیروزی حضور می‌خواهد
قیام بی‌هراس�������������������������������������������������������������������������������������������������������64
65���������������������������������������������������������������������������������������������� صراط واحد سعادت
65����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

67�������������������������������������������������������������� جزء ششم: از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند
69���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
دو جبهه در میان مؤمنان با دو رویکرد متفاوت�����������������������������������������������������������70
70��������������������������������������������������� بررسی ویژگی‌ها و توصیفات دسته اول در قرآن کریم



7

ف
ه

سر
 ت

70��������������������������������������������������������������������������� هم‌جبهه‌شدن با یهود و نصاری

71�������������������������������������������������������������������������� هم‌جبهه‌گی موجب اتحاد است!

71��������������������������������������������������������� اتحاد و یکدستی جبهه کفر در برابر مسلمین

محبت به غرب؛ عامل حرکت بر اساس منافع آنان و غفلت از منافع ملی�������������������72

محبت به غرب و کفار؛ ابتلایی جدی در جامعه اسلامی�������������������������������������������72

72������������������������������������������������������������������������������ ویژگی‌ها و توصیفات دسته دوم

72��������������������������������������������������������������� خدا آنان را دوست دارد و آنان نیز خدا را

73��������������������������������������������������������������������������������� تواضع نسبت به مؤمنان

جهاد در راه خدا������������������������������������������������������������������������������������������������74

به چه کسی دل بسته‌ای؟���������������������������������������������������������������������������������������74

از حرف‌ها و زخم‌زبان‌ها نمی‌ترسند��������������������������������������������������������������������������75

78����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

79��������������������������������������������������������������������������� جزء هفتم: عداوت و بغضاء
81����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه

81������������������������������������������������������� معنا و نسبتِ دو کلیدواژه: »عداوت« و »بغضاء«

خطاب آیه: جامعه مؤمنین در مرکز حمله�����������������������������������������������������������������82

82�������������������������������������������������������������������� وحدت؛ سرمایه بنیادین جامعه ایمانی

83������������������������������������������������������������� تمسک به »حبل الله«؛ سازوکار فنی وحدت

زبان؛ ابزار اصلی شیطان در ترویج نزاع�����������������������������������������������������������������������84

84����������������������������������������������������������������������������������������� تفرقه؛ قطع پیوند ولایی

اختلاف رحمت������������������������������������������������������������������������������������������������������85

راهبردهای عملی برای صیانت از وحدت ایمانی���������������������������������������������������������85

86����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

87������������������������������������������������������������������� جزء هشتم: مصرف علیه مقاومت
89���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه

اسراف نفس���������������������������������������������������������������������������������������������������������89

90������������������������������������������������������������������������� جامعه‌ای که عاقل است تبذیر ندارد

90��������������������������������������������������������������������������������� آثار سیاسی و اجتماعی اسراف

جامعهٔ قانع، جامعهٔ پیروز����������������������������������������������������������������������������������������91

92����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری



8

95����������������������������������������������������������������������� جزء نهم: روح حاکم بر مقاومت
97���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
97�������������������������������������������������������������������������������������������� بدر، تنها یک نبرد نبود
استقلال���������������������������������������������������������������������������������������������������������������98
استقلال حقیقی����������������������������������������������������������������������������������������������������99
99�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� امید
100��������������������������������������������������������������� پیروزی واقعی نه با عدد است، نه با اسلحه
102����������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تواضع
103���������������������������������������������������������������������������������������������������������� امام تحول
104���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

107� ������������������������������������������������������������� جزء دهم: نقشۀ جامع ساخت قدرت
109��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
1. تجمیع قدرت در ابعاد تمدنی������������������������������������������������������������������������������109
2. ترس دشمن�����������������������������������������������������������������������������������������������������110
111���������������������������������������������������������������������������������������������������� 3. اراده همگانی
4. خدا و مردم������������������������������������������������������������������������������������������������������113
113������������������������������������������������������������������� 5. هم دشمنان مشهود، هم نفوذی‌ها
6. هم ابزار، هم فقه به کارگیری ابزار�������������������������������������������������������������������������113
114��������������������������������������������������������������������������������������� 7. سلوک مادی و معنوی
114����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

جزء یازدهم: مرگ تاجرانه�������������������������������������������������������������������������������117
119���������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
عقلانیت جهاد�������������������������������������������������������������������������������������������������������120
پیوند جهاد و عرفان�����������������������������������������������������������������������������������������������120
قلۀ گفتمان ربیون�������������������������������������������������������������������������������������������������121
122������������������������������������������������������������������������������������������� اختیار در معاملۀ الهی
123������������������������������������������������������������������������������������������� وحدتِ جهاد و عرفان
قلۀ اندیشۀ قرآنی�������������������������������������������������������������������������������������������������124
124���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

جزء دوازدهم: نقشۀ الهی برای اصلاح انسان����������������������������������������������������127
129��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه



9

ف
ه

سر
 ت

نماز؛ راه پالایش درون و تنظیم رفتار������������������������������������������������������������������������130
132������������������������������������������������������������ تزکیه در مال؛ آزادی از وابستگی‌های بیرونی
توبه؛ آغاز بازسازی روانی و اخلاقی�������������������������������������������������������������������������133
134�������������������������������������������������������������������������� تزکیۀ جمعی و استقلال اجتماعی
امید؛ موتور حذف سیئات و پیدایش تمدن پاک�������������������������������������������������������134
135��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

137����������������������������������������������������� جزء سیزدهم: آرامش حقیقی در نگاه قرآن
139�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
140���������������������������������������������������������������������������������������������������������� معنای ذکر
140��������������������������������������������������������������������������������������������� عاقبت اعراض از ذکر
140�������������������������������������������������������������������������������������������� لذت و آرامش واقعی
پاسخ به یک شبهه�������������������������������������������������������������������������������������������������141
روایتی از آرامش در سایۀ ذکر����������������������������������������������������������������������������������142
142���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

145����������������������������������������������������������������� جزء چهاردهم: راز تاب‏آوری بی‏انتها
147�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
معنای صبر���������������������������������������������������������������������������������������������������������147
مرز صبر���������������������������������������������������������������������������������������������������������������151
155��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

157�������������������������������������������������������������������������� هَا
َ
ل

َ
تُمْ ف

ْ
سَأ

َ
جزء پانزدهم: اِنْ أ

159��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
احسان به چه معناست؟���������������������������������������������������������������������������������������159
160���������������������������������������������������������������������������������������������������� احسان در قرآن
161�������������������������������������������������������� 1. احسان، ترمیم‌کنندۀ شکاف‌های اجتماعی
162������������������������������������������������������������������������������������ 2. نقطۀ مقابل احسان
3. احسان و استقلال��������������������������������������������������������������������������������������163
163��������������������������������������������������������������������������������������� 4. اسائه و وابستگی
نفی خودباختگی فرهنگی��������������������������������������������������������������������������������������164
164���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

167�������������������������������������������������������������������� جزء شانزدهم: چه خواهد شد؟!
169��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه



10

درس‌های ماندگار در تقابل حقیقت و باطل��������������������������������������������������������������170
170��������������������������������������������������������������������������������� طبل توخالی و سکون ایمانی
باور به پیروزی؛ شرط یقین��������������������������������������������������������������������������������������171
172���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

175������������������������������������������������������� جزء هفدهم: جامعه‏سازی یا خودسازی؟
177�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
178������������������������������������������������������������������������������������������������� گردانندگان نهایی
179��������������������������������������������������������������������������������������� خودسازی؛ هدف خلقت
180���������������������������������������������������������������������� تشکیلاتی برای برقراری نظام اسلامی
181���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

183�������������������������������������������������� جزء هجدهم: شکوه وحدت؛ جلوۀ وحدانیت
185�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
فراتر از فرد����������������������������������������������������������������������������������������������������������185
186���������������������������������������������������������������������������������������������� دو دشمن، دو برادر
187������������������������������������������������������������������������������������������������� تار‌و‌پود یک نقش
188������������������������������������������������������������������������������������������������ چون قایقی بر آب
188������������������������������������������������������������������������������������������������������ کمال اجتماع
یک کار و دو ثواب��������������������������������������������������������������������������������������������������190
190��������������������������������������������������������������������������������������������������� حفظ ظاهر کنید
آیا به گنجشکی رحم کرده‌ای؟!���������������������������������������������������������������������������������191
192���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

195�������������������������������������������������������������������������������� جزء نوزدهم: جهاد کبیر
197��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
197����������������������������������������������������������������������������������� قرآن و جهاد کبیر )ضمیر بِهِ(
198������������������������������ اصل محوری جهاد کبیر؛ عدم تبعیت از دشمن در تمامی زمینه‌ها
199���������������������������������������������������������������������������������������������������� ابعاد جهاد کبیر
199������������������������������������������������������������������������������������ عرصه‌های اصلی جهاد کبیر
199���������������������������������������������������������� 1. جهاد سیاسی )عدم تبعیت در سیاست(
200���������������������������������������������������������������� 2. جهاد اقتصادی )اقتصاد مقاومتی(
3. جهاد فرهنگی و فکری����������������������������������������������������������������������������������200
200������������������������������������������������������������������������ تفاوت جهاد کبیر با دیگر انواع جهاد
201����������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری



11

ف
ه

سر
 ت

جزء بیستم: فتنه����������������������������������������������������������������������������������������203
205�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
205���������������������������������������������������������������������������������������� فتنه به چه معنا است؟
206����������������������������������������������������������������������������������������������������������� شأن نزول
206������������������������������������������������������������������������������������������������������ سنن و قواعد
آمادگی داشته باشید!�������������������������������������������������������������������������������������������207
208����������������������������������������������������������������������������������������� یک آزمایش و چند تأثیر
208��������������������������������������������������������������������������������������������������������� لازمۀ خلقت
209������������������������������������������������������������������������������������������������� آزمونی برای همه
210���������������������������������������������������������������������������������� ایران در فراز‌و‌فرود امتحانات
آزمونی جهانی�������������������������������������������������������������������������������������������������������211
پس از امتحان...����������������������������������������������������������������������������������������������������211
212���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

213���������������������������������������������������������� جزء بیست‏و‏یکم: جهاد و قانون هدایت
215��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
216������������������������������������������������������������������������������������������ »بدر« تکرار می‌شود؟!
چرا ابرقدرت‌ها شکست می‌خورند؟�������������������������������������������������������������������������217
218���������������������������������������������������������������������������������������������� خدا هم اختیار دارد!
راه‌هایی برای گفتمان‌سازی ایمان به غیب����������������������������������������������������������������219
220���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

221���������������������������� جزء بیست‏و‏دوم: از استقلال سیاسی تا نبرد استقلال اندیشه
223������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
223��������������������������������������������������������������������������� تلاش برای سلطه و غارت منافع
سنگ‌بنای مقاومت حقیقی�����������������������������������������������������������������������������������224
225���������������������������������������������������������������������������������� شکافی در باورها و ارزش‌ها
225������������������������������������������������������������������������������� وارونه‌سازی دوست و دشمن
وارونگی نقش‌ها؛ جلاد در جایگاه مظلوم، شهید در جایگاه مهاجم�����������������������������226
راهکارهای مقابله با دشمنی آشکار و جنگ شناختی�������������������������������������������������227
228��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

جزء بیست‏و‏سوم: جنداللّه���������������������������������������������������������������������������231
233������������������������������������������������������������������������������������������������������������ مقدمه



12

نسبت استقلال و نصرت الهی�������������������������������������������������������������������������������234
235���������������������������������������������������������������������������������� سنت الهی در زوال استکبار
درس اول: فرعون و تولد استقلال از بندگی�������������������������������������������������������235
236�������������������������������� درس دوم: نصرت الهی در مقیاس ایمان محض )غزوۀ بدر(
236���������������������������������������������������������������������������������������������� شروط نصرت الهی
1. ولایت‌پذیری�����������������������������������������������������������������������������������������������238
239������������������������������������������������ 2. ایمان و عمل صالح؛ پیش‌شرط جُندُ‌ا‌للّهشدن
3. صبر و استقامت����������������������������������������������������������������������������������������239
240��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری
241��������������������������������������������������������������������������������������� 1. تزلزل بنیان دشمن
241�������������������������������������������������������������������������� 2. اتکای ما به مبدأ لایزال الهی

جزء بیست‏و‏چهارم: پاداش استقامت������������������������������������������������������������243
245������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
245�������������������������������������������������������������� »ربنا اللّه«؛ اعلام عدم تسلیم در برابر ظلم
246������������������������������������������� استقامت؛ راز پایداری و پیروزی و شرط تحقق وعدۀ الهی
استقامت؛ محور پیروی از صراط مستقیم���������������������������������������������������������������247
247�������������������������������������������������������������������������� استقامت؛ عامل عزت و پیشرفت
247�������������������������������������������������������������������������������������������������� ابعاد استقامت
نقش ملائکه در پشتیبانی از مؤمنان����������������������������������������������������������������������248
استقامت؛ تنها راه رهایی از خوف و حزن������������������������������������������������������������������249
249��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

251����������������������������������������������������� جزء بیست‏و‏پنجم: مودت؛ قدرت نرم اسلام
253������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
254��������������������������������������������������������������������������������������������������������� مزد رسالت
254�������������������������������������������������������������������������� منشور ساخت جامعه‌ای مستقل
255�������������������������������������������������������������������������������������� مودت؛ قدرت نرم اسلام
پیوند عشق و استقلال����������������������������������������������������������������������������������������255
چرا مزد رسالت، محبت اهل‌بیت؟عهم؟ است؟��������������������������������������������������������������256
256����������������������������������������������������������������������������������� جلوه‌های اجتماعی مودت
پیوند امت و آیندگان��������������������������������������������������������������������������������������������257
257���������������������������������������������������������������������������� مودت؛ الگوی مقاومت فرهنگی
258�������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری



13

ف
ه

سر
 ت

259����������������������������������������������������������� جزء بیست‏و‏ششم: مقاومت حکیمانه
261��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه

روح پنهان تصمیم‌های بزرگ����������������������������������������������������������������������������������262

264�������������������������������������������������������������������������������������������������� نیمۀ پنهان عزت

منطق قرآنیِ برتری�����������������������������������������������������������������������������������������������265

بازخوانی الگوی حدیبیه؛ نرمش عزتمندانه، نه سازش����������������������������������������������266

266����������������������������������������������������������������������� بازتعریف مقاومت؛ از میدان تا معنا

267������������������������������������������������������������������������������������ میدان پنهان عزت و اقتدار

268��������������������������������������������������������������������������������������������������� استقلال و عزت

268��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

271������������������������������������������������������ جزء بیست‏و‏هفتم: آرامش در میان طوفان
273������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه

میدان تربیت برای دستیابی به استقلال حقیقی�����������������������������������������������������273

275���������������������������������������������������������������������������������������������� مأموریت پیامبران

276������������������������������������������������������������ دنیا صحنۀ آزمایش استقلال، نه دام هلاکت

277������������������������������������ دو روی سکۀ تربیت برای رسیدن به رضایت و استقلال روحی

279���������������������������������������������������������� حد و معنای حقیقی استقلال )زهد(
ُ
آموزگار ا

280����������������������������������������������������������������� استقلال؛ غایت تربیت در پرتو سنت الهی

281���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

جزء بیست‏و‏هشتم: تقوا و توکل؛ منبع قدرت��������������������������������������������������283
285�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه

286�������������������������������������������������������������������������������������� مبنای قرآنی تقوا و توکل

تقوا��������������������������������������������������������������������������������������������������������������286

286������������������������������������������������������������������������������������������������������������ توکل

منطق عبور از فشار دشمن�����������������������������������������������������������������������������������287

روش باطل )منطق دشمن(�����������������������������������������������������������������������������287

روش حق )منطق الهی(�����������������������������������������������������������������������������������288

رزق غیرمنتظره����������������������������������������������������������������������������������������������������288

289�������������������������������������������������������������������������������� معادلۀ پیروزی در سورۀ طلاق

289���������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری



14

291����������������������������������������������������������������� جزء بیست‏و‏نهم: بخوان ای انسان
293�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
294������������������������������������������������������������������������������������������������������� امام مکتوب
294������������������������������������������������ با وجود قرآن، هرگز احساس وحشت و تنهایى نكنیم
چرا مسلمانان این‌قدر در اصر و اغلال‌اند؟���������������������������������������������������������������295
استقامت حاصل دو چیز است�������������������������������������������������������������������������������296
297��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

299� ������������������������������������������������������������������������ جزء سی‏ام: یسر در دل عسر
301��������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمه
301������������������������������������������������������������������������������������������ بَدٍ<

َ
سَانَ فِِي ك

ْ
ن ِ

ْ
قْنَا الْإ

َ
قَدْ خَل

َ
تفسیر آیۀ >ل

301�������������������������������������������������������������� دو سطح از نسبت سختی و آسانی در قرآن
ارادۀ الهی؛ آسانی برای بندگان�������������������������������������������������������������������������������302
303��������������������������������������������������������������������������������������� ابتلا و مقام صبر در قرآن
303��������������������������������������������������������������������������������������� کلید تبدیل بلا به نعمت
سختی و راحتی؛ زنجیره‌ای از مفاهیم����������������������������������������������������������������������304
تجربۀ انقلاب اسلامی؛ یسر در دل عسر�������������������������������������������������������������������304
305������������������������������������������������������������������������������� حتی مجازات هم رحمت است
306��������������������������������������������������������������������������������������������������������� نتیجه‌گیری

307���������������������������������������������������������������������������������������������������� کتابنامه



پیشگفتار

بسم الله الرحمن الرحیم
آیـا تابه‌حـال طعـم »زندگـی بـا یـک آیـه« را چشـیده‌اید؟ آن لحظـه‌ای کـه در کـورانِ 
یک سختی، آیه‌ای ناگهان در قلبتان می‌نشیند و تمام اضطراب‌ها را می‌شوید. یا 
در میانـۀ یـک دوراهیِ سرنوشت‌سـاز، کلامـی از قرآن همچون چراغی پُرنور مسـیر 
پیـش‌رو را روشـن می‌کنـد؛ آیـه‌ای که دیگر فقط متنی بر روی کاغذ نیسـت، بلکه به 
یـک دوسـت صمیمـی، یـک مشـاور حکیـم و پناهگاهـی امـن تبدیل می‌شـود. این 
تجربه همان اِکسیری است که روح را در هیاهوی دنیای امروز زنده نگه می‌دارد.

»نهضتِ زندگی با آیه‌ها« برآمده از همین باور است؛ باوری که می‌گوید قرآن، 
کتـابِ زندگـی در متـنِ میـدان اسـت، نـه صرفـا کتابی بـرای نهـادن در کُنـجِ طاقچه. 
اکنـون، بـرای سـومین سـالِ پیاپـی، ایـن نهضـت سـی آیۀ منتخـب را به‌عنوان سـی 
شاه‌کلید برای گشودنِ قفل‌های ذهنی و رفتاریِ جامعۀ امروز، محور حرکت خود 
قرار داده اسـت و مجموعه کتبی که پیشِ روی شماسـت، عصاره‌ای از این حرکت 

و تلاشی برای تجهیز شما در کارزار بزرگِ امروز است.
این کارزار، میدان نبردش نه فقط خاک‌ریزهای خاکی، که قلب‌ها و ذهن‌های 
ما و اطرافیانمان است. جنگ، جنگ روایت‌هاست؛ نبردی میان روایتِ امید و یأس، 
روایتِ عزت و تسلیم. خداوند از همۀ ما که با کتابش آشنا شده‌ایم، پیمانی گرفته 
 تكَْتُمُونهَُ<؛ بایـد آن را برای مردم بیان کنیـد و کتمانش 

َ
بُيَِّننَُّـهُ للِنَّـاسِ وَلَا

َ
اسـت: »>لَت

نکنیـد«. ایـن کتاب‌هـا یـک جعبۀ مهمات فکـری و معنوی برای شماسـت تا در این 



16

»جهاد تبیین«، با دلی قرص و بیانی رسا، وارد میدان شوید.
اما نقشۀ راه ما در این کتاب‌ها چیست؟ محتوای این مجموعه براساس دو 

گفتمان کلان و به‌هم‌پیوسته طراحی شده است:
نخسـت، بازتعریـف »قـرآن؛ کتـاب زندگـی«. ایـن گفتمـان یـادآوری می‌کنـد که 
»رجوع مستمر به قرآن، تنها راه نجات از سردرگمی‌ها و ظلمت‌های دنیای معاصر 
اسـت.« دوم، تبیین »مقاومت به‌عنوان تنها مسـیر پیشـرفت«. این گفتمان، یک 
اصل راهبردی را تثبیت می‌کند که عزت و استقلال، با تکیه بر دشمن و تسلیم به 

دست نمی‌آید، بلکه محصول ایستادگی آگاهانه است.
آیـات منتخـب ایـن کتاب‌هـا، اجـزای تکمیل‌کننـدۀ ایـن نقشـۀ راه هسـتند و 
حول یک محور اصلی یعنی »اسـتقلال و تسـلیم‌ناپذیری« سامان یافته‌اند. اینکه 
»عزت‌مندی و پیشـرفت پایدار، با تکیه بر دشـمن و تسـلیم به دسـت نمی‌آید.« و 
این استقلال حقیقی، یک بنای باشکوه است که بر چهار ستون استوار شده است:
1. معنویت و اتصال به قدرت بی‌نهایت الهی، خاستگاه تسلیم‌ناپذیری ماست.
2. اتحاد مقدس، سلاح اصلی ما در برابر دشمن، و تفرقه، اسم رمز شیاطین 

برای غلبه بر ماست.
3. استقامت، راه رسیدن به قله‌های موفقیت است.

4. پیروزی قطعی جبهۀ حق، یک قانون و سنت الهی است.
در هنگامۀ نبردی تاریخی که دوگانۀ اصلیِ آن »استقلال و تسلیم« است، این 
مجموعه کتب، منشـوری قرآنی برای »چگونه مسـتقل بودن و مسـتقل ماندن« 
هسـتند. امید می‌رود این مجموعه چراغی روشـن در دسـتان شـما باشـد تا ابتدا 
طعمِ شـیرینِ زندگی با آیه‌ها را بچشـید و سـپس روایتِ حق را به زیباترین شـکل 

ممکن در گوشِ جانِ عزیزانتان زمزمه کنید.
این گوی و این میدان.

نهضت ملی زندگی با آيه‌ها



سخنی با خادمان کلام وحی

حِيمِ حْمَنِ الرَّ ِ الرَّ
َ

بِسْمِ الّلَّه
مًا<

ْ
لْ رَبِّ زدِْنِِي عِل

ُ
>وَق

خـدا را شـاکریم کـه بـه مـا، اعضـای کوچک خانـوادهٔ مؤسسـه فرهنگـی هنری 
»محتوای نقطه‌زن«، توفیق خدمت به ساحت مقدس قرآن کریم و ترویج معارف 
آن را در ایـن مـاه پربرکـت رمضـان عطـا فرمـود. ایـن توفیـق، نـه یـک امتیـاز بلکـه 
مسـئولیتی سـنگین و میثاقی ابدی اسـت با کلامی که به‌واسـطه آن، آسـمان‌ها و 

زمین خلق شده‌اند.
مـا ایـن بسـتر را مدیـون لطف مسـتمر الهی و همراهـی مدیر محترم سـازمان 
دارالقـران کشـور حجـت الاسالم تقـی زاده و مدیـر محتـرم اداره کل امـور مبلغیـن 
حجـت الاسالم جنتـی و بزرگوارانی چون شـما طالب و فضلای گرانقـدر حوزه‌های 
علمیـه و نیـز یـاران اهـل قلـم خود در شـبکه ملـی تولیدکنندگان محتـوای تبلیغی 

»هم‌قلم« می‌دانیم که پرچم‌دار تبلیغ و ترویج معارف وحیانی هستند.

ثیر در جهان فریب کار ما: مهندسی تأ
کار ما، صرفاً تولید محتوا نیست؛ بلکه مهندسی تأثیرگذاری بر روح و جان مخاطب 
اسـت. در عصـر غلبـهٔ رسـانه‌های سـرکش و بمبـاران تبلیغاتـی جهانی، رسـالت ما، 

شناسایی دقیق نقطهٔ اثرگذاری و خلق محتوای مؤثر است.
ما اعتقاد داریم که هر گروه از مخاطبان )نسل جوان، خانواده، اقشار مختلف 
جامعه(، دارای سـاختار انسان‌شـناختی و جامعه‌شـناختی ویژه‌ای اسـت؛ با نقاط 



18

قوتی که باید تقویت شوند و آسیب‌پذیری‌هایی که باید ترمیم گردند. تلاش ما بر 
این است که با شناخت دقیق این مختصات، کلام قرآن را نه به صورت عمومی و 

کلی که به صورت نقطه‌زن به قلب‌ها برسانیم.

دغدغهٔ ما: خنثی‌سازی تیرهای دشمن در جنگ اراده‌ها
دغدغـهٔ اصلـی مـا در »نقطه‌زن«، شناسـایی هوشـمندانهٔ نقاط تمرکز دشـمن در 
تهاجم فرهنگی و آسـیب‌های ناشـی از آن بر پیکر جامعهٔ ایرانی و اسالمی اسـت. 
این شناخت، سنگ‌بنای استراتژی ماست. ما در پی آنیم تا با تولید محتوایی به‌روز، 
قوی و مستدل، به نقطه‌زنی فرهنگی و تبلیغی بپردازیم. هر محتوا باید همچون 

تیری رها شده از کمان قرآن باشد که دقیقاً به هدف تعیین شده اصابت کند.

آرزوهای ما: قرآنی شدنِ زیست جهان
آرزوی قلبی ما این اسـت که محصول تلاش‌هایمان، تنها در قفسـه‌های کتابخانه 
نمانـد بلکـه به اکسـیر حیات تبدیل شـود؛ کتابی که خواننده پـس از مطالعه‌اش، 
بـا  را  زندگـی‌اش  مسـیر  و  شـده  نورانی‌تـر  بلکـه  کـرده  کسـب  اطلاعاتـی  نه‌تنهـا 
هدایت‌های قرآن هم‌راسـتا سـازد. هدف نهایی، تحقق این وعده اسـت که زندگی 

ما، نوری قرآنی یابد.

 وعدهٔ ما
وعدهٔ ما به شما، اساتید و مبلغان بزرگوار، این است که همواره تلاش خواهیم کرد 
محتوایی در شأن مرجعیت علمی و دینی شما تولید کنیم؛ محتوایی که پشتوانه‌ی 

استدلالی قوی، عمق معرفتی بالا و قدرت اثرگذاری روزآمد داشته باشد.
از خداوند متعال مسئلت داریم که این تلاش‌های ناچیز را در زمرهٔ خدمت به 
کتاب شریفش قبول فرماید و قلم‌های ما را در خدمت به حقیقت، استوار بدارد.
با تجدید احترام و التماس دعا
مؤسسه فرهنگی هنری محتوای نقطه‌زن
رضا زندوکیلی
15 آذرماه 1404
مصادف با 15 جمادی الثانی 1447



مقدمه

کتاب حاضر، حاصل تلاشی جمعی است که بر محوریت پیوند عمیق‌ترین نیاز حیاتی 
انسان امروز، یعنی استقلال عزتمندانه، با ژرف‌ترین منبع هدایت و بقا، یعنی کلام 
وحی بنا نهاده شده است. در گذر از پیچیدگی‌ها و تلاطم‌های جهان معاصر، ملت‌ها 
همـواره میـان دو قطـب اصلی و در کشـاکش اجباری قرار دارند؛ نخسـت، وسوسـۀ 
وابسـتگی کـه بـا وعـدۀ آسـانی کاذب و رفاه سـطحی، هویـت را به حـراج می‌گذارد و 
دوم، ضرورت مقاومت فعال که تنها مسـیر تعیین سرنوشـت مسـتقل، شـکوفایی 
ظرفیت‌های ملی و دستیابی به پیشرفت حقیقی و پایدار است. این استقلال، آرمانی 
ایدئولوژیک و انتزاعی نیست؛ بلکه زیرساخت اساسی هرگونه توسعۀ همه‌جانبه، 
تحقق آرمان حیات طیبه و تضمین بقای تمدنی ما به شمار می‌رود. ملتی که مسیر 
رشد خود را وابسته به اراده، تصمیم یا کمک دیگران بداند، محکوم به ناپایداری، 

شکنندگی و تکرار دردناک تاریخ وابستگی و عقب‌ماندگی خواهد بود.
روحیـۀ اصیـل اسـتقلال‌خواهی و عـدم تسـلیم در برابـر سـلطه، کـه در پرتـو 
آموزه‌هـای متعالـی اسالم و قـرآن کریـم در تار‌و‌پـود فرهنگـی و تاریخی ملـت ایران 
ریشه دوانده است، حقیقتاً بزرگ‌ترین عامل خشم و دشمنی نظام سلطۀ جهانی 
را فراهم آورده است. بنیان‌گذار کبیر انقلاب اسلامی و رهبر حکیم کنونی، همواره 
بـر ایـن نکتـۀ اساسـی تأکیـد کرده‌انـد کـه تـداوم ریشـه‌داری آموزه‌هـای اسالمی و 
پایبنـدی بـه روحیـۀ مقاومـت، مانـع اصلی تحقـق نیـات سـلطه‌طلبانه و مداخلات 

قدرت‌های خارجی در این سرزمین است.
تاریخ معاصر ایران، مملو از شواهد تاریخی و عملی است که نشان می‌دهد 



20

هرگاه ملت بر مبانی قرآنی خود تکیه کرده و با بصیرت در برابر تحمیل‌ها مقاومت 
ورزیـده، نه‌تنهـا عـزت و تمامیـت ارضی خود را حفظ نموده، بلکـه پله‌های جدیدی 
از اقتـدار علمـی، اقتصـادی و سیاسـی را پیمـوده اسـت. ایـن مقاومـت، در منطـق 
امامیـن انقالب، صرفـا یـک واکنـش انفعالـی یـا دفاعـی نیسـت؛ بلکـه یـک منطـق 
راهبردی، یک ضرورت دائمی برای حفظ هویت ملی و تمدنی و سنگ‌بنای هرگونه 

کنشگری فعال در عرصۀ بین‌الملل محسوب می‌شود.
وابستگی صرفاً محدود به حوزۀ اقتصاد کلان یا سیاست خارجی نیست؛ بلکه 
ابعاد عمیق‌تر معرفتی، فرهنگی و حتی سـبک زندگی را نیز در‌بر می‌گیرد. پذیرش 
چهارچوب‌های فکری بیگانه، به بهای نفی اصالت‌ها و داشته‌های خودی، همانند 
وابستگی سیاسی، ریشه در ضعف ایمان و عدم اتکا به منابع اصیل هدایت دارد.

قرآن؛ منشور ابدی زندگی عزتمندانه
بـرای پاسـخ بـه ایـن سـؤال محـوری و حیاتـی کـه »چگونه می‌تـوان مسـتقل بود و 
به‌طور مداوم مستقل ماند؟«، دست نیاز به‌سوی بی‌پایان‌ترین سرمایۀ شناختی 
و عملیاتی بشر، یعنی قرآن کریم، دراز کرده‌ایم. قرآن، تنها کتابی نیست که از گذشته 
سـخن بگوید، بلکه منشـور زندگی اسـت که هدایت الهی، همواره مسـیر عزت را از 
مسیر ذلت و راهکارهای خودکفایی را از مسیر وابستگی متمایز می‌سازد. استقلال 
حقیقـی، ریشـه در اتـکای کامـل بـه قـدرت لایـزال الهـی دارد، قدرتـی کـه بزرگ‌تریـن 

پشتوانۀ روحی در برابر تمامی فشارهای مادی و تهدیدهای سست‌کننده است.
کتـاب پیـش‌رو، ثمـرۀ تالش جمعـی افـرادی اسـت کـه بر‌اسـاس خـط گفتمان 
راهبردی اسـتقلال و با تکیه بر اندیشـه‌های عمیق امامین انقلاب، سـی یادداشت 
ترویجی را برای سـی آیۀ منتخب نگارش کرده‌اند. این آیات، بر‌اسـاس عمق ارتباط 
معنایی‌شـان بـا مفاهیـم بنیادین اسـتقلال، مقاومـت، خودکفایی هوشـمندانه و 
عزت ملی انتخاب شده‌اند. این یادداشت‌ها، در تلاش‌اند تا مفاهیم عمیق قرآنی را 
به راهکارهای عملیاتی و عینی برای حفظ و تعمیق استقلال در حوزه‌های مختلف 

تبدیل سازند.
این مجموعه، فقط یک اثر تفسـیری صِرف نیسـت، بلکه نقشـه‌ای عملیاتی و 
بیانیـه‌ای راهبـردی بـرای حفظ هویـت، تداوم مسـیر مقاومت و تضمین پیشـرفت 

کشور در برابر هرگونه تهدید خارجی می‌باشد.



جزء اول

صبر و نماز؛ بنیان استقامت 
و آمادگی مؤمنانه

لََاةِ< بْْرِ وَالصَّ >وَاسْتَعيِنُوا باِلصَّ

سوره بقره، آیۀ 45
45 بقره | جزء 1

از صبر و نماز یاری بجویید.

 حسین کاظم‌زاده



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

7



صبر و نماز؛ بنیان استقامت و آمادگی مؤمنانه


























    
جزء   

 
اول



23

مقدمه
در نظام طبیعی عالم، فشارها و عوامل گوناگون می‌توانند کمر انسان را در برابر 
مشکلات خم کنند. این حقیقت برای مؤمنی که در برابر طاغوت و شیاطین متعدد 
عالم ایستادگی می‌کند و می‌خواهد نظمی تازه در زندگی فردی یا اجتماعی پدید 

آورد، اهمیت بیشتری دارد.
حتی در عرصۀ فردی نیز این اصل صادق است: هرگاه انسان تصمیمی جدی 
بـرای تقـرب بـه خـدای متعـال می‌گیـرد، وسوسـه‌ها و موانـع شـیطانی در برابـر او 

صف‌آرایی می‌کنند و مسیر حرکتش را سدّ می‌سازند.
مُسْتَقِيمَ<1 

ْ
هُمْ صِِرَاطَكَ ال

َ
عُدَنَّ ل

ْ
ق
َ َ
وَيْتنَِِي لَأ

ْ
غ

َ
بمَِا أ

َ
همان‌گونه که قرآن کریم می‌فرماید: >ف

)شـیطان سـوگند یاد کرده اسـت که بر سـر راه مسـتقیم بنشـیند و انسـان‌ها را به 
انحراف بکشاند(.

راهبـرد قـرآن بـرای مقابلـه با این چالش همیشـگی زندگی انسـان، تکیه بر دو 
نیروی بزرگ صبر و نماز است. به زبان روشن، این یک اصل بنیادین در حیات فردی 
و اجتماعـی اسـت: انسـان بایـد بدانـد کـه بـرای عبـور از مشـکلات و تثبیـت مسـیر 

درست، راهی جز استعانت از صبر و نماز ندارد.

فضای کلی نزول آیه
ةِ< بخشـی از کلام الهـی در سـوره بقـره اسـت 

َ
لا برِْ وَالصَّ آیـه شـریفه >وَاسْـتَعِينُوا باِلصَّ

کـه دو بـار تکـرار شـده اسـت. نخسـتین‌بار، خطـاب بـه اهـل کتـاب آمـده اسـت: 

اعراف، 16. 	.1



24

َاشِعِيَن<.
ْ

 عََلَىَ الْخ
َّ

بيَِرةٌ إلَِّا
َ
ك

َ
ةِ وَإنَِّهَا ل

َ
لَا بْْرِ وَالصَّ

>وَاسْتَعِينُوا باِلصَّ

ةِ إنَِّ 
َ

لَا بْْرِ وَالصَّ
ِينَ آمَنُوا اسْـتَعِينُوا باِلصَّ

َّ
يُّهَا الَّذ

َ
بار دوم، خطاب به مؤمنان اسـت: >ياَ أ

ابرِِينَ<. الَله مَعَ الصَّ
نـزول ایـن آیات در شـرایطی صورت گرفـت که جامعۀ نوپای مدینه با مسـائل 
متنوع و مصائب گوناگون روبه‌رو بود. در چنین فضایی، ظرفیت‌های تازه‌ای شکل 

می‌گرفت تا نقشۀ راهی برای هدایت جامعۀ ایمانی ترسیم شود.
در چنیـن فضایـی، دسـتور بـه اسـتعانت از صبـر و نمـاز تنها یـک توصیه فردی 
نیسـت؛ بلکه زمینه‌سـاز آماده‌سـازی مؤمنان _ چه در سطح فردی و چه در سطح 
اجتماعی _ برای ایفای نقش‌های بزرگ، پذیرش دشواری‌ها و تقویت توانایی‌های 

جمعی و فردی به شمار می‌رود.
سـوره  ایـن  باشـد:  چنیـن  بایـد  بقـره  سـوره  محتـوای  بـه  مـا  نـگاه  اساسـا 
بازتاب‌دهنـدۀ مسـائلی اسـت کـه جامعـه اسالمی در همان آغاز شـکل‌گیری با آن 

دست‌وپنجه نرم می‌کرد.

چرخۀ نماز و صبر
ةِ< بیانگر آن است که بهره‌گیری هم‌زمان از صبر 

َ
لَا بْْرِ وَالصَّ آیهٔ شـریفه >وَاسْـتَعِينُوا باِلصَّ

و نماز، چرخه‌ای کامل از آمادگی روانی، معنوی و عملی برای رویارویی با فشـارها 
و انجـام تکالیـف دشـوار فراهـم مـی‌آورد. صبـر، نیـروی انسـان را در برابـر چالش‌ها 
استوار می‌سازد، او را در مسیر الهی پایدار نگه می‌دارد و استمرار در انجام وظایف 
را تضمین می‌کند؛ درحالی‌که نماز، سرچشـمه ایمان و اطمینان اسـت و توشه‌ای 

پایان‌ناپذیر برای دل و جان مؤمن فراهم می‌آورد.
ایـن دو عنصـرِ مکمـل، نه‌تنهـا فـرد را بـرای پذیـرش مسـئولیت‌های سـنگین 
آماده می‌کنند، بلکه جامعه ایمانی را نیز توانمند می‌سازند تا در برابر دشواری‌ها 

ایستادگی کند و وظایف بزرگ الهی و تمدنی را به انجام رساند.
به‌روشـنی می‌تـوان گفـت که فرآیند آماده‌سـازی _ چه در سـطح فـرد و چه در 
سـطح جامعـه _ از ایمـان آغـاز می‌شـود؛ ایمانـی که انسـان و جامعه مؤمـن را به 
سرچشـمه‌ای پیونـد می‌دهـد کـه ضامـن صبـر و اسـتقامت اسـت. ایمـان، اساسـا 



صبر و نماز؛ بنیان استقامت و آمادگی مؤمنانه


























    
جزء   

 
اول



25

خاسـتگاه همه برکات در زندگی فردی و اجتماعی به‌شـمار می‌رود و نیرویی است 

که مسیر رشد و تعالی را هموار می‌سازد.

رهبـر انقالب؟مد؟ در کتـاب »طـرح کلی اندیشـهٔ اسالمی« این بـرکات را با عنوان 

»نویدهـای ایمـان« معرفـی کرده‌انـد؛ همـان معیارهایـی کـه شـالودهٔ اندیشـهٔ 

پشـتیبان بیانیـهٔ گام دوم انقالب را شـکل داده اسـت. به‌این‌معنـا، ریشـه بـاور بـه 

پیشـرفت جمهوری اسالمی در ایمان جامعه ایران نهفته اسـت؛ ایمانی که تحقق 

عدالـت، آزادی، اسـتقلال، پیشـرفت مـادی و معنـوی و دیگر ارزش‌هـای بنیادین را 

امکان‌پذیر می‌سازد و در جان امت، حقیقتی زنده به‌نام صبر را پرورش می‌دهد.

نماز، جامع‌ترین جلوه عبادت در اسالم، فراتر از یک عمل فردی اسـت؛ نماد 

ایمان جمعی و سـتون انسـجام جامعه مسـلمانان به‌شمار می‌رود. در پرتو نماز، 

ایمـان جامعه جلوه‌گر می‌شـود و پیوندی اسـتوار میان باورهـای قلبی مؤمنان و 

نقش‌های اجتماعی و تاریخی آنان شکل می‌گیرد.

از این منظر، چرخه صبر و نماز نه‌تنها ابزار تربیت فردی است، بلکه سازوکاری 

بنیادین برای تقویت انسـجام و توان اجتماعی امت اسالمی محسـوب می‌شود؛ 

چرخه‌ای که جامعه مؤمن را برای پذیرش مسئولیت‌های دشوار و تحقق اهداف 

بـزرگ الهـی و تمدنـی آمـاده می‌سـازد و بـه آن قدرتـی پایـدار در برابـر چالش‌هـای 

تاریخی می‌بخشد.

تحلیل لغوی و مفهومی
واژه >اسْـتَعِينُوا< در اصـل به‌معنـای طلـب یـاری و بهره‌گیـری از نیرویـی فراتـر از توان 

شـخصی اسـت. این تعبیر نشـان می‌دهد که جامعه اسلامی در مسیر پرمخاطرهٔ 

خود نیازمند استعانت و یاری‌جویی است و نمی‌تواند تنها با اتکای به ظرفیت‌های 

محدود انسانی راه را بپیماید.

انسـان، جـز بـا اتصال به منبـع بی‌نهایت، توان غلبه بر کوه مشـکلات و موانع 

عالـم را نـدارد. از منظـر فلسـفی نیـز روشـن اسـت کـه مـاده به‌تنهایی تـوان غلبه بر 

ماده را ندارد.



26

صبـر در قـرآن، مفهومـی پویـا و چندبُعـدی اسـت؛ مفهومـی کـه هم پایـداری در 
طاعت، هم پرهیز از معصیت و هم تحمل مصائب و دشواری‌ها را دربرمی‌گیرد. چنین 
برداشتی از صبر، به مؤمن توانایی می‌دهد تا در برابر فشارها و چالش‌ها نه‌تنها پایدار 

بماند، بلکه با عملکردی مؤثر مسیر ایمان و مسئولیت‌های الهی را ادامه دهد.
بـه تعبیـر رهبـر انقالب، سـال‌ها و بلکـه قرن‌هـا مفاهیـم اسالمی _ از جملـه 
صبر _ برای ما به‌گونه‌ای نادرست معنا شده است؛ معنایی که خروجی آن رکود، 
دست‌روی‌دست‌گذاشـتن و رضایت به هر آنچه سـفاکان تاریخ رقم می‌زدند بود.1 
درحالی‌که اگر سیاق این آیه در سوره بقره را بنگریم، روشن می‌شود که آیه و آیات 
پـس از آن در بسـتر جهـاد در راه خـدا و ابتلائـات متعـدد ایـن مسـیر نازل شـده‌اند: 
ءٍ مِنَ  وَنَّكُمْ بشََِيْ

ُ
بَْل

َ
 تشَْـعُرُونَ وَلَن

َ
كِنْ لَا

َ
حْيَاءٌ وَل

َ
مْوَاتٌ بلَْ أ

َ
وا لمَِنْ يُقْتَلُ فِِي سَـبيِلِ اللهِ أ

ُ
 تَقُول

َ
>وَلَا

صَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ 
َ
ِينَ إذَِا أ

َّ
ابرِِينَ الَّذ ِ الصَّ

نْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبشَِّرِّ
َ ْ
مْوَالِ وَالْأ

َ ْ
ُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأ َوْفِ وَالْجْ الْخْ

وَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرحَْْمَةٌ<.
َ
يْهِمْ صَل

َ
كَِ عَل

َ
ولَئ

ُ
ْهِ رَاجِعُونَ أ وا إنَِّا لِِلهِ وَإنَِّا إلَِيَ

ُ
ال

َ
ق

کشـوری که سـال‌ها گرفتار بلای تحریم بوده و قدرت‌های جهانی در تلاش‌اند 
آن را زمیـن بزننـد، بیـش از هـر زمـان دیگـر به اسـتعانت از صبر و نماز نیـاز دارد؛ دو 
عنصـری کـه سـتون‌های پایـداری هر جامعه‌اند. در آیه شـریفه، ابتلای امت اسالم 
بـه خوف‌وجـوع، کمبـود اموال، جان‌ها و ثمرات نه تهدیـدی برای نابودی، بلکه در 

صورت صبوربودن، زمینه بشارت و امید معرفی شده است.
آیـه بعـدی ماهیـت ایـن صبـر را روشـن می‌سـازد: صابریـن کسـانی‌اند کـه در 
هجوم مصائب و بلایای دنیا، باور عمیق خود را آشـکار می‌کنند؛ اینکه »ما از خدا 
هستیم و به‌سوی او بازمی‌گردیم.« در بیان امروزی، >إنَِّا لِِلهِ< توجه به هویت الهی 

اساسـا یکـی از دغدغه‌هـای کلیـدی رهبـر انقالب؟مد؟ در جلسـات پیش‌وپـس از انقالب بـا مـردم،  	.1
اصالح آموزه‌هـا و مفاهیمـی بوده اسـت که از هویت اصلی و ابتدایی خود در فرهنگ اسالمی 
فاصله گرفته‌اند. به تعبیر ایشـان، یکی از علل عقب‌ماندگی مسـلمانان در قرون اخیر، همین 

تحریف و دگرگونی در معارف بلند دینی است.
به‌طـور مشـخص، در کتـاب »طرح کلی اندیشـه اسالمی در قـرآن«، مفاهیمی همچـون انفاق، 
تـوکل، صبـر، رضـا، ایمـان، توحیـد، نبوت و ولایت _ و بسـیاری دیگـر از مفاهیـم بنیادین _ مورد 
بازبینـی و پالایـش جـدی قـرار گرفته‌انـد؛ آن هـم از منظـر محکمـات قـرآن کریـم. همچنیـن برای 
بررسی دقیق‌تر آیه مورد بحث، می‌توان به کتاب »گفتاری در باب صبر« از معظم‌له مراجعه کرد.



صبر و نماز؛ بنیان استقامت و آمادگی مؤمنانه


























    
جزء   

 
اول



27

ْهِ رَاجِعُونَ< توجه به آرمان‌های امت اسلام. این دو عنصر، صبر را  جامعه است و >إلَِيَ
در جامعه تثبیت می‌کنند و آن را به نیرویی پایدار بدل می‌سازند.

تأکیـد مکـرر رهبـر انقالب بـر توجـه بـه پیشـرفت‌ها و دارایی‌هـای کشـور، در 
حقیقـت همـان هویـت الهـی جامعـه را بازتـاب می‌دهـد. همچنیـن، توجـه ایشـان 
بـه گفتمان‌هـای اصیـل انقالب اسالمی _ عدالت، رسـیدگی بـه محرومـان، آزادی، 
اسـتقلال، مردم‌سـالاری دینـی و ولایت‌فقیـه _ و همـه آنچـه را کـه مکتـب امـام 
خمینـی؟ره؟ می‌نامیـم، همـان توجـه بـه آرمان‌هـای انقلاب اسالمی اسـت. این دو 
محـور در کنـار یکدیگـر، جامعـه را به‌سـوی صبـر و مقاومت سـوق می‌دهنـد و آن را 

برای عبور از دشواری‌ها و تحقق اهداف بزرگ الهی آماده می‌سازند.

نقش نماز در تقویت استقامت
نمـاز، پلـی اسـت میـان انسـان محـدود و نیـروی پایـدار و فیّـاض الهـی. در لحظـات 
دشـوار، هنگامی‌که توان طبیعی انسـان از ادامه مسـیر بازمی‌ماند، نماز به‌سـان 
توشه‌ای معنوی، روح و روان را بازسازی کرده و سرچشمه آرامش و امید می‌شود.

فَحْشَـاءِ 
ْ
ةَ تَنْهىَ عَـنِ ال

َ
لا حقیقـت و جوهـره اصلـی نمـاز، ذکـر خداسـت؛ >إنَِّ الصَّ

<. ذکـر، همان توجـه قلبی به موجـودی بی‌نهایـت و دارای  برَُ
ْ
ك

َ
ـرُ اللهِ أ

ْ
ِك

َ
ـرِ وَلَذ

َ
مُنْك

ْ
وَال

همـه صفـات کمالـی اسـت؛ توجهـی که اتصـال بـه آن، بی‌تردید انسـان و جامعه را 
نیرومند، مطمئن و آرام می‌سازد.

ایـن عبـادت، افـزون بـر تقویـت روحیـهٔ فـردی، تـوان انسـان را بـرای مقابلـه بـا 
فشارها و پذیرش مسئولیت‌های سنگین افزایش می‌دهد. نماز، میعادگاه دل با 
سرچشـمه نیرو و نور الهی اسـت؛ عبادتی که ضمن تأمین آرامش، اسـتمرار صبر و 

پایداری را در وجود مؤمن تقویت می‌کند.
بــه همیــن دلیــل بــود کــه حضــرت امــام خمینــی؟رضو؟، مســجد را »ســنگر« 
می‌دانســتند و بر ضرورت حفظ آن تأکید داشــتند. مسجد باید صبر مؤمنان را در 
مسیر مبارزه با طاغوت درونی و بیرونی آماده سازد؛ و از همین‌روست که مسجد، 
کانون شــکل‌گیری تمدن اسلامی محسوب می‌شود، زیرا راهبردی‌ترین تحول در 

ژرف‌ترین لایه‌های وجودی انسان در آن رقم می‌خورد.



28

نماز به‌عنوان امداد دائمی
رهبر انقلاب؟مد؟ در توصیف حضرت امام خمینی؟رضو؟ بارها تأکید کرده‌اند که سرمایه 
اصلـی ایشـان، همـان معنویتـی بـود کـه در سـایه سـجادهٔ نمـاز شـب، مراقبـه و 
محاسـبهٔ نفـس به‌دسـت آمد؛ سـرمایه‌ای که قـدرت ایجاد تحولـی عظیم و عمیق 

در ملت ایران را به امام بخشید.
ایشان دربارهٔ امام بزرگوار؟رضو؟ می‌گویند: 

کسی مثل امام بزرگوار؟رضو؟ ما که یک‌تنه وارد شد و توانست به برکت 
عزم و اراده راسخ و ایمان و توکل، همه ملت را بسیج کند و این حرکت 
عظیم را راه بیندازد، بیش از هرچیز متکی بود به همان جوشش قلبی، 
معنـوی، روحـی، تـوکل، معرفـت و عبادت. تـا آخر عمر هم ایـن بزرگوار، 
با وجود پیری و ناتوانی و شکسـتگی، نیمه‌شـب برمی‌خاسـت و اشـک 
می‌ریخـت. ما خبر داشـتیم از نزدیکان ایشـان که بـه همه خصوصیات 
زندگی ایشان واقف بودند؛ شنیده بودیم و اطلاع داشتیم که ایشان 
از خـدای متعـال اسـتمداد می‌کـرد  و  نیمه‌هـای شـب برمی‌خاسـت 
یـل« _ شـب بـا آن حالـت، و آن‌گاه روز همچـون شـیر غران 

ّ
_ »رهبـان الل

وارد میدان‌ها می‌شد، قدرت‌ها را درهم می‌شکست، ضعف‌های ملت 
را برطـرف می‌کـرد، اراده‌های همه مـا مردم را تقویت می‌کرد و حرکت را 

به راه می‌انداخت؛ به برکت آن پشتوانه معنوی.1

به‌عبـارت دیگـر، کانـون بزرگ‌تریـن تحـول در دوران غیبـت امـام معصـوم؟عهم؟ 
_ یعنـی انقالب اسالمی _ در پـای سـجاده‌های نمـاز شـب شـکل گرفـت؛ جایـی که 
معنویت، سرچشمه اصلی حرکت تاریخی یک ملت شد. بااین‌حال، گاهی مشاهده 
می‌شود که برخی فعالان انقلابی آن‌چنان در فعالیت‌های اجتماعی غرق می‌شوند 
کـه فرصتـی بـرای خلـوت، مراقبـه و محاسـبۀ نفـس نمی‌یابنـد؛ خطری کـه می‌تواند 
انقلاب و انقلابی را از همان عمق و حقیقتی که نیروی اصلی حرکت اوست، تهی سازد.
همان‌گونـه کـه فرورفتـن صـرف در عبـادات فـردی و بی‌توجهـی بـه تحـولات 
اجتماعـی و جهانـی خطاسـت و بـا مقتضای ایمان سـازگار نیسـت، بسـنده‌کردن به 

بیانات رهبر انقلاب اسلامی؟مد؟ در دیدار اقشار مختلف مردم، 25 اردیبهشت 1392. 	.1



صبر و نماز؛ بنیان استقامت و آمادگی مؤمنانه


























    
جزء   

 
اول



29

خدمـات اجتماعـی در فضـای انقالب اسالمی و غفلت از خودسـازی نیـز یک خطای 
راهبردی است.

نتیجه‌گیری
ةِ<، صبـر و نمـاز را به‌عنـوان دو ابـزار مکمل 

َ
لا برِْ وَالصَّ تعبیـر شـریف >وَاسْـتَعِينُوا باِلصَّ

معرفی می‌کند؛ ابزارهایی که انسان و جامعه را برای انجام تکالیف دشوار، ایفای 
نقش‌های بزرگ و پذیرش فداکاری‌های لازم آماده می‌سـازند. صبر، نیرویی اسـت 
برای مقابله فعال با فشارها و استمرار در مسیر ایمان، و نماز، سرچشمه ارتقای 
روحی و آرامش قلبی است که صبر را استوار می‌کند و توشهٔ راه را فراهم می‌آورد.

پیونـد ایـن دو عنصـر، انسـان را توانمنـد می‌سـازد تـا نقـش ویـژه خـود را در 
چارچوب جهان‌بینی مؤمنانه ایفا کند؛ دل را از رذایل بپالاید و با آمادگی کامل برای 
فداکاری‌های لازم و انجام تکالیف سنگین گام بردارد. این فرآیند، افزون بر تقویت 
فرد، بنیان استقامت و پایداری مؤمنانه را در سطح جامعه ایجاد و حرکت جمعی 

را به‌سوی اهداف الهی سامان می‌بخشد.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء دوم

دعای استقامت

قدَْامَنَا 
َ
ا وَثَبّتِْ أ فرْغِْ عَلَينَْا صَبْْرً

َ
>رَبَّنَا أ

ناَ عََلَىَ القَْومِْ الكََْافرِِينَ< وَانصُُرْ
سوره بقره، آیۀ 250

250 بقره | جزء 2

خدایا! از صبر و استقامت سرشارمان کن و قدم‌هایمان 

را محکم کن و بر این جماعت بی‌دین پیروزمان فرما.

 محمدهادی حسن‌زاده



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

41



دع
ا

ی استق



متا

  
    

جزء 
دوم 



33

مقدمه
برخـی دعاهـا چنین‌انـد؛ هر کسـی سراغشـان نمـی‌رود؛ زیـرا جرئت نمی‌کنـد به آن 

مرتبه برسد که چنین دعاهایی را بر زبان آورد.
ایـن دعاهـا بـرای کسـانی اسـت کـه در میـدان حضـور دارنـد. نمـاز شـب نیـز از 
<1 و 

ً
كَ فِِي النَّهَارِ سَـبْحًا طَوِيلًا

َ
... إنَِّ ل

ً
ليِلًا

َ
 ق

َّ
يْلَ إلَِّا

َّ
مِ الل

ُ
ـلُ ق مِّ مُزَّ

ْ
يُّهَا ال

َ
همیـن سـنخ اسـت؛ >ياَ أ

يْنَا صَبْْراً...<.2
َ
 عَل

ْ
رِغ

ْ
ف
َ
همچنین دعای >رَبَّنَا أ

يْنَا صَبْْراً...<3 در حقیقـت، دعای یاران طالـوت در هنگامه 
َ
 عَل

ْ
ـرِغ

ْ
ف
َ
دعـای >رَبَّنَـا أ

رویارویی با لشـکر جالوت بود. ماجرا چنین بود که بنی‌اسـرائیل زیر سـلطه جالوت 
به‌سر می‌بردند و تصمیم به قیام گرفتند. آنان نزد پیامبر خود رفتند و فرمانده‌ای 
خواسـتند تـا در رکاب او بجنگنـد. پیامبـر ابتـدا انـکار کرد و گفت: شـما اهـل مبارزه 
نیسـتید؛ امـا قـوم اصـرار ورزیـد. در نهایـت، بـه فرمـان خـدا، طالـوت به‌عنـوان امیر 
معرفـی شـد. قـوم بهانـه آوردنـد که چـرا او؟ پیامبر؟صل؟، قـدرت و دانـش طالوت را 

دلیل آورد.
بنی‌اسـرائیل لشـکری فراهـم کردنـد و همـراه طالـوت از شـهر بیـرون رفتنـد. 
نخسـتین آزمـون، ننوشـیدن از آب نهـری بـود کـه در مسـیر قـرار داشـت. برخـی 
نوشیدند و نافرمانی کردند؛ برخی تنها به اندازهٔ مشتی آب، که طالوت اجازه داده 
بود، گلویی تازه کردند؛ و گروهی نیز هیچ ننوشیدند. این آزمون، نخستین غربال 

مزمل، 7. 	.1
بقره، 250. 	.2

همان. 	.3



34

بـود: نوشـندگان از جمـع طالوت جدا شـدند و تنها کسـانی که فرمـان او را اطاعت 
کـرده بودنـد، از نهـر گذشـتند؛ چـه آنـان که هیچ ننوشـیده بودند و چـه آنان که به 

مشتی آب بسنده کرده بودند.
با عبور از رودخانه، گروهی _ همان‌ها که شاید مُشتی از آب نوشیده بودند _ 
وتَ وجَُنُودِهِ<؛1 ما امروز توان رویارویی با جالوت و لشکرش 

ُ
َوْمَ بِِجاَل اَ الْيْ

َ
ةَ لَن

َ
 طَاق

َ
گفتند: »>لَا
را نداریم«.

بَتْ فئَِةً 
َ
ـةٍ غَل

َ
ليِل

َ
امـا آنـان کـه بـه دیدار خدا امید داشـتند، گفتنـد: >كَمْ مِنْ فئَِةٍ ق

ابرِِينَ<2 )و هنگامی که با لشکر جالوت روبه‌رو شدند، دعا  نِ اللهِ وَالُله مَعَ الصَّ
ْ
ثيَِرةً بإِذِ

َ
ك

كََافرِِينَ<3 و سـرانجام، 
ْ
قَوْمِ ال

ْ
ناَ عََلَىَ ال دَامَنَا وَانصُُْرْ

ْ
ق
َ
يْنَا صَبرْاً وَثَبِّتْ أ

َ
 عَل

ْ
رِغ

ْ
ف
َ
کردنـد(؛ >رَبَّنَـا أ

به یاری خداوند، پیروز شدند.

مهران را هم خدا آزاد کرد
تمـام کاری کـه مؤمنـان در راه بسـط توحیـد بایـد انجـام دهنـد _ و در حقیقت تنها 
کاری کـه می‌تواننـد انجـام دهنـد _ این اسـت که زمینه را فراهم کننـد تا ارادهٔ الهی 
عَزِيزِ 

ْ
 مِنْ عِنْدِ اللهِ ال

َّ
به میدان بیاید؛ نه بیشتر. چرا که قرآن می‌فرماید: >وَمَا النَّصْْرُ إلَِّا

ةَ لِِلهِ جََمِيعًا<5، >وَالُله مُتمُِّ نوُرهِِ<.6 عِزَّ
ْ
َكِيمِ<4، >إنَِّ ال الْحْ

وقتـی ارادهٔ الهـی بـه میدان بیاید، پیروزی قطعی اسـت. ما ایـن قانون الهی را 
بارها تجربه کرده‌ایم؛ در خرمشهر، مهران، بستان، سوسنگرد، شوش و اندیمشک، 
و بعدها در جنوب لبنان و غزه. این حقیقت را رزمندگان نیز می‌دانستند؛ شاهدش 
آن‌کـه نخسـتین‌بار جملـه مشـهور »خرمشـهر را خـدا آزاد کـرد« را احمـد کاظمی بر 

جاده اهواز _ خرمشهر گفت، نه امام؟رضو؟.
سـید حسـن نصـرالله؟ره؟ نیـز بـه علامـه مصبـاح؟ره؟ گفتـه بـود: »مـا در جنـگ 

سی‌وسه‌روزه خدا را دیدیم«.

بقره، 249. 	.1
همان. 	.2

بقره، 250. 	.3
آل‌عمران، 126. 	.4

یونس، 65. 	.5
صف، 8. 	.6



دع
ا

ی استق



متا

  
    

جزء 
دوم 



35

این خود نوعی واقع‌نگری است. طبیعی است که انسان‌ها با واقعیت به‌راحتی 
کنـار می‌آینـد و خـود را براسـاس آن تنظیـم می‌کننـد؛ همان‌گونـه کـه مـا خـود را بـا 
واقعیـت جاذبـهٔ زمین هماهنگ کرده‌ایم و می‌دانیم باید مراقب وسـایل باشـیم تا 

از ارتفاع نیفتند.
اینکه پیروزی را خدا رقم می‌زند نیز واقعیتی است همچون جاذبه زمین، بلکه 

بزرگ‌تر و مهم‌تر از آن.
گاه مؤمنـان را غـرور برمـی‌دارد؛ به‌ویـژه زمانـی کـه از نظـر امکانـات، موقعیت 
قابل‌قبولی دارند. در چنین شرایطی باید قدرت و اثر را از خود نفی کنند؛ چنان‌که 
هُمْ<1 و این نفی قـدرت از خود، ارزش 

َ
تَل

َ
كِـنَّ الَله ق

َ
وهُمْ وَل

ُ
ـمْ تَقْتُل

َ
ل
َ
قـرآن می‌فرمایـد: >ف

بیش‌تری دارد از زمانی که مؤمنان در ضعف‌اند.

ایستادگی طلبیده
مؤمنـان بـرای آن‌کـه ارادهٔ الهـی بـه میـدان بیاید، بایـد قواعد و ضوابطـی را رعایت 
کنند؛ سنتی که قرآن کریم با شروطی روشن بیان کرده‌است. از جملهٔ این شروط، 
وا  كُمْ<2 و نیز صبر و تقواست: >بلَََى إنِْ تصَْبِِرُ وا الَله يَنْصُُرْ نصرت دین خداست: >إنِْ تَنْصُُرُ
مِيَن<3 و  ئكَِةِ مُسَـوِّ

َ
مَلَا

ْ
فٍ مِنَ ال

َ
وْرهِِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِِخَمْسَـةِ آلَا

َ
ـمْ مِنْ ف

ُ
توُك

ْ
وَتَتَّقُـوا وَيَأ

وْنَ إنِْ 
َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
مُتَّقِيَن<4 همچنین ایمان حقیقی شرطی بنیادین است: >وأَ

ْ
عَاقبَِةُ للِ

ْ
>وَال

نْتُمْ مُؤْمِنيَِن<5 هر یک از این شروط به‌خودیِ‌خود مهم‌اند و لاجرم برای جلب یاری 
ُ
ك

خـدا بایـد فراهـم شـوند؛ تنها در سـایهٔ این آمادگی‌هاسـت که نصـرت الهی محقق 
می‌شود و جامعهٔ مؤمنان بر مشکلات و دشمنان فائق می‌آید.

امـا نکتـه اینجاسـت کـه مؤمنـان در همیـن کنش‌هـای خـود نیـز نمی‌تواننـد 
اسـتقلال داشـته باشـند و درواقـع اصلاً اسـتقلالی ندارنـد. ایـن نکتـه سـوای از آن 
نکتـهٔ ابتدایـی اسـت کـه دربارهٔ نتیجـهٔ نهایی گفته شـد؛ یعنی مؤمنـان نمی‌توانند 

انفال، 17. 	.1
محمد، 7. 	.2

آل‌عمران، 125. 	.3
قصص، 83. 	.4

آل‌عمران، 139. 	.5



36

بـدون طلـب همیـن امـور از خدا، واقعاً اهل نصـرت یا حقیقتاً با تقوا باشـند. قرآن 
نَّ 

َ
 تَقُول

َ
 مَنْ يشََاءُ<1 و نیز: >وَلَا

ِّ
نْفُسَهُمْ بلَِ الُله يزَُكِّي

َ
ونَ أ

ُّ
ِينَ يزَُك

َّ
 الَّذ

َ
مْ ترََ إلَِى

َ
ل
َ
کریم می‌فرماید: >أ

نْ يشََاءَ الُله<.2
َ
 أ

َّ
اعِلٌ ذَلكَِ غَدًا إلَِّا

َ
 ف

ِّ
ءٍ إنِِّي لشََِيْ

حـال اگـر بـا توجـه به ایـن مقدمات به آیـه نگاه کنیـم، خواهیم فهمیـد که چرا 
مؤمنان راستین بنی‌اسرائیل صبر و ثبات‌قدم را _ که در واقع تکالیف مؤمنان در 
فراهم‌سازی مقدمات جلب نصرت الهی هستند _ از خدا طلب می‌کنند؛ درحالی‌که 
در نـگاه نخسـت بـه نظر می‌رسـد این وظیفهٔ خود آنان اسـت که صابـر و ثابت‌قدم 

باشند، نه وظیفهٔ خدا.
شـاید در نـگاه نخسـت دعـا و طلـب صبـر و اسـتقامت، اندکـی تنبل‌پرورانـه به 
نظر برسـد؛ اما چنین نیسـت. چرا که این دعا در حرکت و برای حرکت اسـت؛ دعای 
ایسـتادگی اسـت پـس از ایسـتادگی و در لحظـه خطـر، و هرگـز نمی‌توانـد موجـب 
ایسـتایی شـود. در روایات نیز دعا به‌عنوان سالح معرفی شـده است؛ سلاحی که 

مؤمن را در میدان مبارزه یاری می‌دهد.
از ایـن منظـر، وقتـی بـه مسـئله صبـر، اسـتقامت و نصـرت می‌نگریـم، پاسـخ 
اشـکالی را می‌یابیـم کـه اسـاس مقاومـت را نشـانه گرفته و امکان آن را زیر سـؤال 
می‌بـرد؛ اینکـه آیـا می‌تـوان بـا قـدرت اندکـی کـه مؤمنـان در اختیـار دارنـد، در برابر 
قدرت بسیار کافران ایستاد؟ زمینه این پرسش، نادیده‌گرفتن اراده الهی در جبهه 
ایمانی اسـت. حال آنکه با درنظرگرفتن اراده خداوند، قضیه برعکس می‌شـود و 
کفه ترازوی قدرت _ به شکلی غیرقابل تصور _ در طرف جبهه حق سنگینی خواهد 

وْقَ عِبَادِهِ<.3
َ
قَاهِرُ ف

ْ
کرد؛ چراکه درهرصورت >وَهُوَ ال

م در جامعه مؤمنان و مجاهدان 
ّ
به‌هررو، این انگاره باید به‌صورت امری مسل

ع بـه درگاه او دائمـی باشـد. شـاید  درآیـد تـا درپـی‌آن، توجـه بـه خـدا و دعـا و تضـر
بهتریـن راه بـرای ترویـج ایـن اندیشـه _ کـه از سـویی بـه »در‌میدان‌بـودن« معنـا 
می‌یابد و از سـوی دیگر به‌شـدت الهی و عرفانی اسـت )دوگانه‌ای چنین ظریف( _ 

نساء، 49. 	.1

کهف، 23. 	.2
انعام، 18. 	.3



دع
ا

ی استق



متا

  
    

جزء 
دوم 



37

روایت خود انقلاب و »انسان انقلاب اسلامی« باشد. امام خمینی؟رضو؟ و شاگردان 
حقیقی او، یعنی شهیدان، این دو را با هم داشتند: در میدان بودند، با همه توان، 
و درعین‌حال اهل دعای واقعی و طلب حقیقی. ترویج کتاب‌های مربوط به دفاع 

مقدس می‌تواند به گسترش این فرهنگ والا کمک کند.

نتیجه‌گیری
چـه چیـزی پیـروزی را رقـم می‌زنـد؟ مؤمنـان بایـد اراده الهـی را بـه میـدان بیاورنـد. 
از میـان لـوازم ایـن کار، مؤمنـان بنی‌اسـرائیل دو مسـئله را مطـرح کرده‌اند: صبر و 
ثبات‌قدم. این دو ارتباطی نزدیک با پیروزی دارند و هردو نیز به روحیه انسان مبارز 
مربوط‌انـد. بنابرایـن، پیـروزی تابعـی از روحیـه مبـارز اسـت. اولویت روحیـه در برابر 
امکانات، راه‌کنش‌ها و راهکارها، نخسـتین برداشـتی اسـت که می‌توان از این آیه 
داشت؛ و این نه به‌معنای نفی عوامل دیگر، بلکه به‌معنای محوریت روحیه است.
محوریـت داشـتن روحیـه، صبـر و ثبات‌قدم و ارتبـاط وثیق آن‌ها بـا پیروزی، یک 
گزاره راهبردی اسـت. چه چیزهایی صبر را کم یا متزلزل می‌کنند؟ این‌ها در شـرایط 
جنـگ _ و حتـی غیرجنگـی _ از خطـوط قرمـز خواهنـد بـود. و چـه چیزهایـی صبـر و 
ثبات‌قدم را بیشتر می‌کنند؟ این‌ها باید در اولویت دستگاه‌های فرهنگی و تبلیغاتی 

جامعه قرار گیرند.
یکـی از بهتریـن راه‌ها برای افزایش ثبات‌قدم، مشـارکت دادن تک‌تک افراد در 
مقاومـت اسـت. نمونـه‌ای از ایـن را در ماجرای کرونا تجربـه کردیم؛ پویش همدلی 
و مواسـات. بسـیج نیز بر همین مبنا شـکل گرفته اسـت. قوت‌یافتن بسـیج یعنی 
كُمْ  وا الَله يَنْصُُرْ مردمی‌شدن، و این پایداری مردم را تضمین خواهد کرد: >إنِْ تَنْصُُرُ
دَامَكُـمْ<؛1 ثبات‌قـدم در پـی نصـرت می‌آیـد و نصـرت نیـز یعنـی مشـارکت 

ْ
ق
َ
وَيثُبَِّـتْ أ

در مقاومت.
در پایـان بایـد دوبـاره تأکید کرد کـه این قواعد و کنش‌های ایمانی فراتر از جزا 
و پاداش‌هـای اخروی‌انـد. مـا صبـر و ثبات‌قـدم را دنبـال نمی‌کنیـم تنهـا بـرای آنکـه 
پاداش اخروی نصیبمان شـود _ که آن‌هم خواهد شـد _ بلکه صبر و ثبات‌قدم را 

محمد، 7. 	.1



38

پیشـه می‌کنیـم و آن دو را از خـدا طلـب می‌کنیـم تـا پیروز شـویم. چـه اینکه پیروزی 
در نبـرد اسـتقلال از غیـر خـدا جـز بـا صبـر و ثبات‌قـدم و طلـب آن از خـدای متعـال 

به‌دست نمی‌آید.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء سوم

شیطان بزرگ

مُركُُمْ 
ْ
يطَْانُ يعَِدُكُمُ الفَْقْرَ وَيَأ >الشَّ

ُ يعَِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنهُْ وَفَضْلًًا< باِلفَْحْشَاءِ وَاللَّهَّ
سوره بقره، آیۀ 268

268 بقره | جزء 3

شـيطان، شـما را ]هنـگام انفـاق[ وعدۀ فقر و تهی‌دسـتی 

می‌دهـد و بـه زشـتی‌ها امـر می‌کنـد؛ ولـی خداونـد وعـدۀ 

آمرزش از جانب خودش و فزونی به شما می‌دهد.

 محمدمهدی عباسی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

45



شیطان بزرگ






    

جزء   


سوم 


41

مقدمه
ایـن آیـهٔ شـریفه، مـرز نهایـی میـان دو زیسـت جهـان را مشـخص می‌کنـد: زیسـت 
مبتنی بر وابسـتگی به فریب و زیسـت مبتنی بر اسـتقلال توحیدی. شـیطان، افق 
دیـد انسـان را تنـگ کـرده و او را در مدار ترس از دسـت‌دادن و حرام‌اندیشـی اسـیر 
می‌سازد؛ درحالی‌که وعده الهی، دعوت به رهایی مطلق و اتصال به منبعی است 

که فقر و وابستگی را محو می‌کند.

بخش اول: دو نظام وعده
خـط فکـری اسـتقلال دقیقـا از همین‌جـا آغـاز می‌شـود. انفـاق تنهـا یـک عمـل خیر 
نیسـت؛ بلکـه یـک بیانیـهٔ رسـمی در نفـی حاکمیـت مالـی شـیطان بـر اراده انسـان 
اسـت. زمانی‌که فرد به‌جای اتکا به موازنه‌های مادی و حسـاب‌و‌کتاب‌های زمینی، 
معاملـه بـا »ربّ‌العالمیـن« را برمی‌گزیند، رسـماً اعلام می‌کند کـه مالکیت حقیقی 
از آنِ دیگـری اسـت و او صرفـا امیـن اسـت. ایـن همـان اسـتقلال واقعـی اسـت کـه 

می‌داند بذل مال، منجر به افزایش ذخیره می‌شود، نه نقصان.
در نقطهٔ مقابل، امسـاک به‌بهانهٔ ترس از فقر، نوعی بردگی روحی اسـت. این 
فَحْشَاءِ< تکمیل می‌کند؛ 

ْ
مُرُكُمْ باِل

ْ
همان نکته‌ای اسـت که آیه شـریفه با عبارت >وَيَأ

هر فکری که در ما، ترس از فقر را به بهانه‌ای برای ترک واجب یا ارتکاب محرم تبدیل 
کند، در حقیقت »امر به فحشا« و خروج از دایره استقلال الهی است.

قـرآن کریـم حدود هشتاد‌و‌هشـت‌بار به مسـئله شـیطان و حمالت او در آیات 
مختلـف پرداختـه اسـت. نکتـه قابل‌تأمـل آن اسـت کـه بسـیاری از افـراد در زندگـی 



42

روزمره، این دشمن بنیادین را جدی نمی‌انگارند؛ حال‌آنکه خداوند متعال صراحتاً 
ذُِوهُ عَدُوًّا<؛ همان‌گونه که شیطان با شما 

َّ
اتَّخ

َ
كُمْ عَدُوٌّ ف

َ
يْطَانَ ل فرموده است: »>إنَِّ الشَّ

دشمنی می‌ورزد، شما نیز باید او را دشمن خود بدانید«.
ایـن بیـان نشـان می‌دهد که مسـئله شـیطان در زندگی انسـان عاملی مهم و 
مؤثر است و شناخت او می‌تواند به آرامش و سعادت دنیوی و اخروی انسان یاری 
رسـاند. در مقابـل، غفلـت از حمالت او موجـب بـروز انـدوه، ناامیدی و آسـیب‌های 
متعدد خواهد شد؛ ازاین‌رو لازم است نسبت به شناخت این دشمن و شیوه‌های 

مقابله با او، هیچ‌گونه غفلتی صورت نگیرد.
ـمْ يُنَـمْ 

َ
از سـوی دیگـر، در کلام امیرالمؤمنیـن علـی؟ع؟ آمـده اسـت: »مَـنْ نَـامَ ل

عَنْـهُ«؛1 یعنـی اگـر کسـی نسـبت بـه دشـمن خـود غفلـت ورزد، ایـن غفلـت موجـب 

نخواهـد شـد کـه دشـمن نیز از او دسـت بـردارد. بلکه دشـمن برای شـخص غافل 
طرح و نقشه‌ای در سر دارد و آسان‌تر می‌تواند ضربات خود را وارد سازد.

بنابرایـن، ضـروری اسـت نسـبت بـه فهم ماهیت دشـمن در زندگی و شـناخت 
حملات او، آگاهی لازم کسب شود تا بتوانیم به‌گونه‌ای صحیح و مؤثر از خویشتن 

دفاع کنیم.

مهم‌ترین سلاح شیطان
بزرگ‌تریـن تلـه‌ای کـه شـیطان بـر سـر راه انسـان مؤمـن می‌گـذارد، »تـرس کاذب از 
فقر« اسـت. شـیطان با تحمیل یک چارچوب مادی‌گرایانه، سـود و زیان را صرفاً در 
ظـرف همیـن دنیـا معنـا می‌کنـد. ایـن طـرز تفکر، انفـاق را نوعـی خروج از سـرمایه و 
کاهش دارایی تلقی می‌کند، درحالی‌که انفاق، در حقیقت، سپردن دارایی به دست 

قدرتمندترین سرمایه‌گذار است.
این ترس، ناشـی از شـرک عملی اسـت؛ یعنی علی‌رغم اقرار زبانی به توحید، در 
عمـل مدیریـت جهـان را به دسـت قدرت‌های فانی _ پول، مقـام و ترس از کمبود _ 
سـپرده‌ایم. بـرای اثبـات ایـن نکتـه، قـرآن کریـم داسـتان صاحـب دو بـاغ را در سـوره 
کهـف مطـرح می‌کنـد. ایـن فرد به‌سـبب نادیده‌گرفتـن اراده الهی و مغرورشـدن به 

نهج‌البلاغه، نامه 62. 	.1



شیطان بزرگ






    

جزء   


سوم 


43

داشـته‌های مـادّی‌اش، دچـار شـرک عملـی شـد و در لحظـه آسـایش، همه‌چیـز را از 
شْْركِْ 

ُ
ـمْ أ

َ
ْتنَِِي ل دسـت داد و بـا حسـرت بـه جایـگاه ازدسـت‌رفته‌اش اعتـراف کـرد: >يـَا لَيَ

حَدًا<.
َ
 أ برَِبِّيِّ

ایـن اعتـراف نشـان می‌دهـد که زیان واقعی نـه فقر مالی، بلکـه قطع رابطه با 
حق‌تعالـی و نادیده‌انگاشـتن ارادهٔ اوسـت. بنابرایـن، ترس از فقر بـرای ترک انفاق، 

یک تصور غلط و ناشی از عدم استقلال فکری است.
ترس همان نقطه‌ای است که آیه شریفه بر آن انگشت می‌گذارد. شیطان در 
پوششی جذاب و با استدلالی رنگین به سراغ انسان می‌آید تا او را از انفاق بازدارد؛ 
اسـتدلال‌هایی مانند: »تو خودت محتاج هسـتی«، »گرانی اسـت« یا »این پول را 

برای روز مبادایت ذخیره کن«.

مهم‌ترین دفاع در برابر سلاح شیطان
پاسخ به این استدلال‌های به‌ظاهر درست اما در باطن کاملاً غلط، تنها در یک کلمه 
خلاصـه می‌شـود: »توحیـد«. موحـد، تمـام امـور را در قبضه عنایت خـدا می‌بیند؛ 
اوسـت که رزق می‌دهد و شـفا می‌بخشـد. آیات زیبای سوره مبارکه شعراء از زبان 
ِي 

َّ
قَنِِي فَهُـوَ يَهْدِينِ وَالَّذ

َ
ِي خَل

َّ
حضـرت ابراهیـم؟ع؟ بـه همین مطلب اشـاره می‌کند: >الَّذ

نْ يَغْفِرَ لِِي 
َ
طْمَعُ أ

َ
ِي أ

َّ
ِي يمُِيتنُِِي ثُمَّ يُُحْينِي وَالَّذ

َّ
هُـوَ يُطْعِمُنِِي وَيسَْـقِيِن وَإذَِا مَرضِْتُ فَهُوَ يشَْـفِيِن وَالَّذ

الِِحيَِن<.1 قِْنِِي باِلصَّ
ْ

لْح
َ
مًا وأَ

ْ
ينِ رَبِّ هَبْ لِِي حُك خَطِيئتَِِي يوَْمَ الدِّ

موحـد نه‌تنهـا نیازهـای کوچـک و بـزرگ دنیوی خـود را منوط بـه عنایت خدای 
متعـال می‌دانـد، بلکـه نیازهـای اخـروی و اساسـی _ ماننـد غفـران و رسـیدن بـه 
سـعادت ابـدی _ را نیـز تنهـا منـوط بـه اراده حـق می‌یابـد. بنابرایـن، مهم‌تریـن و 
اساسـی‌ترین پیونـد و معاملـه برای موحّد، پیوند با »ربّ‌العالمین« اسـت؛ همان 

خدایی که تدبیر ریز و درشت عالم در ید قدرت اوست.
انسـان‌ها گاه بـرای جلـب نظـر کسـی کـه او را صاحـب قـدرت و اثـر می‌پندارنـد، 
تلاش‌های گوناگون _ حتی هزینه‌های مادّی _ را با رضایت خاطر انجام می‌دهند. 
بنابراین، اصل مسـئله به این بازمی‌گردد که انسـان چه کسـی را منشـأ قدرت و اثر 

شعرا، 83-78. 	.1



44

بدانـد. اگـر ایمـان حقیقی به خدای متعال در دل انسـان جای گیرد، او برای ارتباط 
بهتـر بـا پـروردگار، از مـال، جـان و آبروی خود هزینـه می‌کند؛ زیرا بـاور دارد که همه 

سود و زیان‌ها تنها در دست اوست.
البتـه بالاتـر از ایـن نیـز می‌توان تصـور کرد که مؤمن به دلیـل محبت به خدای 
متعال _ و نه منافعی که در ارتباط با او هست _ صرفاً برای جلب رضایت او اقدام 
عَـامَ عََلَىَ حُبِّهِ  کنـد؛ امـری کـه آیات سـوره انسـان بـه آن اشـاره می‌کنـد: >وَيطُْعِمُونَ الطَّ

ورًا<.1
ُ
 شُك

َ
 نرُِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا

َ
سِيراً إنَِّمَا نُطْعِمُكُمْ لوِجَْهِ اللهِ لَا

َ
مِسْكِينًا وَيَتيِمًا وأَ

بنابراین، دسـتورات و وسوسـه‌های شیطان اگرچه ظاهری زیبا دارند و گویی 
بـا عقـل جـور درمی‌آینـد، اما بـا دقت عقلـی کاملاً غلـط و زیان‌بارند. مثلاً در همین 
مورد انفاق توجه کنیم؛ انفاق نقداً مالی را از اموال من خارج می‌کند، اما در برابر 

آن‌چه به‌دست می‌آوریم...؟
امام هفتم؟ع؟ می‌فرمایند: امام صادق؟ع؟ همراه با جمعی _ که دارای اموالی 
بودنـد _ در راه بـود. خبـر رسـید در ایـن مسـیر دزدانـی هسـتند کـه راه را بـر مـردم 
گرفتـه و امـوال آنـان را بـه غـارت می‌برنـد. بـدن کاروانیـان از وحشـت به لـرزه افتاد. 
حضرت فرمودند: شما را چه شده است؟ گفتند: اموالی با ماست و از غارت‌شدن 
آن توسط دزدان می‌ترسیم. آیا آن اموال را به‌عنوان اینکه از شماست از ما قبول 
می‌کنی؟ باشد که اگر دزدان آن‌ها را در اختیار شما ببینند، گذشت کرده و واگذارند.

حضـرت فرمودنـد: چـه می‌دانیـد؟ شـاید دزدان جز مرا قصد نداشـته باشـند؛ 
شـاید آن‌هـا را بـرای تلف‌شـدن در اختیـار من بگذاریـد. گفتند: می‌گویـی چه کنیم؟ 
آیـا اموال‌مـان را زیـر خـاک پنهـان کنیـم؟ فرمودنـد: نـه؛ چراکـه دفـن آن‌هـا سـبب 
ضایع‌شدن است. شاید بیگانه‌ای یا غریبی به آن دستبرد بزند یا ممکن است بعداً 
به آن دست نیابید و محل آن را گم کنید. گفتند: چه کنیم؟ فرمودند: آن را نزد کسی 
بـه امانـت بگذاریـد کـه حفظـش و از آن جانبـداری کنـد و به آن بیفزایـد؛ و یک‌درهم 
از آن را از دنیـا و آنچـه در آن اسـت بزرگ‌تـر کنـد، سـپس آن را بـه شـما بازگردانـد و بر 
شما بیش از آنچه نیازمندید کامل و تمام نماید. گفتند: چنین امانتداری کیست؟ 

فرمودند: پروردگار عالمیان.

انسان، 8 و 9. 	.1



شیطان بزرگ






    

جزء   


سوم 


45

عرضـه داشـتند: چگونـه نـزد او امانـت بگذاریـم؟ فرمودنـد: بـه ناتوانـان از 
مسلمانان صدقه دهید. عرضه داشتند: در این بیابان چنین افرادی وجود ندارند 
تـا مـا بـه آنان صدقه بدهیـم. فرمودند: ثلث مال خود را تصمیم بگیرید در راه حق 
صدقه دهید تا خداوند باقی آن را از بلایی که از جانب دزدان می‌ترسید به سر شما 
آید، حفظ کند. عرضه داشتند: تصمیم گرفتیم. فرمودند: پس همه شما در امان 

خدا هستید؛ راه را ادامه دهید.
حرکـت کردنـد. سـرو‌کله دزدان پیـدا شـد. حضـرت فرمودنـد: چرا می‌ترسـید؟ 
شما در امان خدا هستید. دزدان جلو آمدند، پیاده شدند، دست امام صادق؟ع؟ 
را بوسـیدند و گفتنـد: دیشـب در عالـم خواب رسـول خـدا؟صل؟ را دیدیم؛ بـه ما امر 
فرمودند خود را به حضرت شما عرضه کنیم. اکنون در اختیار شما و این کاروانیم 
تا دشمنان و دزدان راه را از آنان دفع کنیم. حضرت فرمودند: نیازی به شما نیست؛ 

کسی که شما را از ما دفع کرد، دشمنان و دزدان راه را نیز از ما دفع می‌کند.
کاروان، سالم بیابان را پشت‌سر گذاشت. ثلث مال خود را به ناتوانان صدقه 
دادنـد. تجارتشـان برکـت گرفت؛ بـه هر درهمی ده‌درهم به‌دسـت آوردنـد. گفتند: 
برکـت وجـود حضـرت صـادق؟ع؟ چه انـدازه عظیـم و بزرگ بـود! حضـرت فرمودند: 

برکت معامله با خدا را شناختید؛ بر آن مداومت کنید.
بنابراین، معامله با ربّ‌العالمین _ که همه سـود و زیان‌ها به‌دسـت اوست _ 
نه‌تنهـا مـال انسـان را کـم نمی‌کنـد، بلکه بـر آن می‌افزاید و خیر دنیـوی و اخروی با 

خود به‌دنبال دارد.
از طرفی، امساک و بخل و خودداری از انفاق نیز موجب حفظ مال و افزایش 
آن نمی‌شـود. آیاتـی از قـرآن کریـم بـه عـذاب اقوامـی اشـاره دارد کـه بـا امـر خـدای 
يْهِ  فَّ

َ
بُ ك

ِّ
صْبَحَ يُقَل

َ
أ
َ
حِيطَ بثَِمَـرهِِ ف

ُ
متعـال مخالفـت کردند؛ و آیه شـریفه سـوره کهف: >وأَ

حَدًا<1 به ربوبیت تامّ 
َ
شْْركِْ برَِبِّيِّ أ

ُ
مْ أ

َ
ْتنَِِي ل نْفَقَ فيِهَا وَهِِيَ خَاوِيَةٌ عََلَىَ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ ياَ لَيَ

َ
عََلَىَ مَا أ

الهـی و بسـته‌بودن سـود و زیـان انسـان به اراده حـق تعالی اشـاره دارد. بنابراین، 
خودداری از انفاق به‌خاطر ترس از فقر کاملاً غلط است.

کهف، 42. 	.1



46

بخش دوم: شیطان اجتماعی و استقلال سیاسی
آنچـه در عرصـه فـردی دربـاره وسوسـه و اغواگـری شـیطان گفتـه شـد، در سـاحت 
اجتماعـی نیـز جریـان دارد. تعبیر حضرت امام؟رضو؟ در مورد اینکه آمریکا »شـیطان 

بزرگ« است، اشاره به همین معنا دارد.
امام بزرگوار فرمود: »آمریکا شیطان بزرگ است«؛ این تعبیر »شیطان بزرگ« 
سخنی بسیار پرمغز است. رئیس همه شیطان‌های عالم، ابلیس است؛ اما ابلیس 
بنا به تصریح قرآن تنها کاری که می‌تواند بکند این است که انسان‌ها را اغوا کند؛ 
بیش از اغوا کاری نمی‌تواند انجام دهد؛ انسان‌ها را اغوا می‌کند، فریب می‌دهد، 
وسوسـه می‌کنـد. امـا آمریـکا، هـم اغـوا می‌کنـد، هـم کشـتار می‌کنـد، هـم تحریـم 
می‌کند، هم فریب می‌دهد، هم ریاکاری می‌کند؛ پرچم حقوق بشـر را بلند می‌کند 

و ادعای طرف‌داری از حقوق بشر دارد.
ایـن همـان رفتـارش در ایـران در دوران رژیـم طاغـوت و جنگ‌آفرینی‌هایـش 
اسـت؛ جنگ‌افروزی‌ها و به‌راه‌انداختن جریان‌های جنگ‌افروز، از قبیل همین‌هایی 
کـه اکنـون در عـراق و سـوریه و دیگـر جاهـا مشـغول خرابـکاری هسـتند، کارهـای 
آمریـکا اسـت. حـالا بعضی‌هـا اصـرار دارنـد ایـن شـیطان بـزرگ را با ایـن خصوصیات 
_ که از ابلیس بدتر است _ بزک و به شکل فرشته وانمود کنند! چرا؟ دین به‌کنار، 

انقلابی‌گری به‌کنار؛ وفاداری به مصالح کشور چه می‌شود؟ عقل چه می‌شود؟1
»شـیطان اجتماعـی« _ یـا همـان ابرقدرت‌هـای مسـتکبر _ از همیـن ابـزار 
ترساندن برای تحت‌تأثیر قراردادن جوامع مسلمان استفاده می‌کنند تا استقلال 

آن‌ها را از بین ببرند.

1. ابزار ترساندن ابرقدرت‌ها
امروزه آمریکا و هم‌پیمانانش با تکیه بر قدرت ظاهری اقتصادی )تحریم‌ها(، نظامی 
و رسـانه‌ای، اراده ملت‌ها را تحت‌فشـار قرار می‌دهند. هدف این فشـار آن است که 
ملت‌ها به این باور برسند که برای تأمین رفاه، امنیت و بقا ناگزیرند در برابر منافع 
غرب سر فرود آورند؛ یعنی وابسته شوند و استقلال عمل خود را از دست بدهند.

بیانات رهبری؟مد؟، 1394/06/18. 	.1



شیطان بزرگ






    

جزء   


سوم 


47

2. حمایت از اسرائیل و افسانهٔ شکست‌ناپذیری
حمایـت کورکورانـه آمریـکا از اسـرائیل، بخشـی از یـک اسـتراتژی هدایت‌شـده برای 
حفـظ منافـع غـرب در غـرب آسـیا اسـت. ایـن حمایـت از طریـق رسـانه‌ها، تبلیغـات 
سیاسـی، پشـتیبانی‌های حقوقـی در سـازمان‌های بین‌المللـی و در نهایت، ارسـال 
تسلیحات و پول صورت می‌گیرد تا مسئولان و مردم منطقه را مرعوب سازد. آنان 
سال‌هاسـت با تکرار گزارش‌های رسـانه‌ای، افسانه »شکست‌ناپذیری اسرائیل« را 

بازتولید کرده و هرگونه ایستادگی را غیرعاقلانه جلوه می‌دهند.
بااین‌حـال، مقاومـت تاریخـی ملت‌های منطقه _ از فلسـطین و لبنان تا عراق 
و یمـن _ بـا محوریـت جمهـوری اسالمی ایـران، این افسـانه را به‌طـور کامل باطل 
کرده اسـت. پشـتوانه این ایستادگی شـجاعانه در برابر ائتلاف ابرقدرت‌ها نه تکیه 

بر قدرت‌های مادی، بلکه اتکا به نیرویی برتر بود: خدای متعال و مردم مؤمن.
دَكَ بنَِرْصهِِ  يّـَ

َ
ِي أ

َّ
همان‌گونـه کـه در آیـه 62 سـوره انفـال آمـده اسـت: >هُـوَ الَّذ

مُؤْمِنيَِن< این یعنی مؤمنان ابزار نصرت الهی‌اند و نصرت الهی، پشتوانه استقلال 
ْ
وَباِل

مؤمنان است.

3. نمونهٔ عینی: پایداری غزه و شکستن زنجیر وابستگی
شکست مسلمانان از آن‌جا آغاز شد که تمسک به خدا و اتحاد درونی آنان گسسته 
شد؛ همانند دوران ضعف برخی حکومت‌ها. در برابر، هرگاه اتحاد توحیدی شکل 
گرفته است، معادلات مادی غرب به چالش کشیده شده؛ نمونه روشن آن پیروزی 

انقلاب اسلامی است.
آخریـن و برجسـته‌ترین نمونـه، پایـداری مـردم مظلـوم غـزه در برابـر اسـرائیل 
اسـت. بـا وجـود جنایـات بی‌سـابقه _ از بمباران‌هـای بی‌وقفـه تـا ایجـاد قحطـی 
ساختگی _ اراده مردم مؤمن غزه هرگز درهم نشکست. آنان با درک کامل از قدرت 
متقابـل، تـرس را از دل‌هـای خـود زدودنـد و در نتیجه، اسـرائیل بی‌آنکـه به اهداف 

اعلام‌شده‌اش دست یابد، ناچار به پذیرش آتش‌بس شد.
تصور کنید اگر مردم غزه از همان آغاز، تسـلیم ترس می‌شـدند؛ نتیجه چیزی 
جز تسلیم محض، تحقیر دائمی و آوارگی در اردوگاه‌های بیرون از وطن _ همانند 



48

سرنوشـت پیشـین آوارگان فلسـطینی در اردن و لبنـان _ نبـود. امـا آنـان بـا اتکا به 
خـدا قیـام کردنـد و این حرکت، اعلام اسـتقلالی تمام‌عیار بود. نصرت الهی شـامل 

حالشان شد و دشمن مغرور را به زانو درآورد.
این روحیهٔ عزت و نصرت الهی نه‌تنها بقای آنان را تضمین کرد، بلکه نوید داد 
کـه بـا همیـن روحیـه، ویرانی‌هـا را بازسـازی خواهنـد کرد و غـزه عزیزتـر و نیرومندتر 
سـربلند خواهـد شـد. ایـن همـان »فضـل« الهـی اسـت کـه در سـخت‌ترین شـرایط 

جلوه‌گر می‌شود.

نتیجه‌گیری
آیـه 268 سـوره بقـره صرفـا یـک توصیه اخلاقی یا پند فردی نیسـت؛ بلکـه بیانیه‌ای 
جامع درباره استقلال سیاسی، اقتصادی و اعتقادی انسان مؤمن در برابر تمامی 
قدرت‌هـای متخاصـم اسـت. این آیه در تقابل صریح میـان »فضل الهی« و »وعده 
فقـر شـیطان« قـرار دارد: خداوند متعال _ که وعده‌اش صادق و جاودان اسـت _ 
آمـرزش و بخشـش خـود را نویـد می‌دهـد، در‌حالی‌که شـیطان _ که وعـده‌اش جز 
فریـب و تباهـی نیسـت _ انسـان را به‌سـوی فقر و بخل سـوق می‌دهد تـا در نتیجه 

آن، از دایره انفاق و یاری حق دور شود.
نقطه عطف این آموزه آن‌جاسـت که هرگاه انسـان، چه در عرصه فردی و چه 
در گسـتره اجتماعـی، تـرس را بـر ایمان و توکل مقدم بـدارد، در حقیقت اراده خود 
را تسلیم کرده است. ترس ازدست‌دادن مال، ترس از تحریم یا ترس از قدرت‌های 
ظاهری، عملاً معادل با پذیرش مدیریت شـیطان بر سرنوشـت اسـت. هنگامی که 
انسـان از فضـل الهـی _ کـه وعده‌گاه نجات اسـت _ روی می‌گردانـد و به وعده فقر 
شیطان اعتماد می‌کند، مسیر انفاق و مقاومت را بر خود می‌بندد و خود را از حوزه 
حمایت‌های غیبی خارج می‌سـازد. این مقدم‌شـمردن ترس، در واقع اعلام انقیاد 

عملی به سلطهٔ باطل است.
ایـن اصـل بنیادیـن الهـی نه‌تنهـا در متـون دینـی باقـی مانـده، بلکـه به‌صـورت 
اثبات‌هـای عینـی و میدانـی در تاریـخ معاصـر تجلـی یافتـه اسـت. مقاومـت جانانهٔ 
مـردم غـزه در برابـر محاصـره و تهاجـم، قیـام مسـتمر یمـن در برابـر ائتلاف‌هـای 



شیطان بزرگ






    

جزء   


سوم 


49

منطقه‌ای و جهانی، و پایداری نظام‌مند جمهوری اسلامی ایران در برابر تحریم‌های 
حداکثـری، همگـی مصادیـق زنـده‌ای هسـتند کـه تأییـد می‌کننـد تنهـا راه تضمیـن 
بقـا و تحقـق وعده‌هـای الهـی _ مغفـرت، نصـرت و فضـل _ در گـرو حفـظ اسـتقلال 
غ از فشارها و  عملی است. استقلال یعنی خوداتکایی در اراده و تصمیم‌گیری، فار

ارعاب‌های خارجی.
استقلال اراده، مترادف با آزادی از زنجیرهای وابستگی است. این وابستگی‌ها 
می‌تواند در قالب وابستگی‌های مالی _ که انسان را به بخل و خساست می‌کشاند 
_ یا وابسـتگی‌های سیاسـی _ که منجر به سـازش بر سـر اصول می‌شـود _ نمود 
یابد. تنها کسـی که عمیقاً به این اصل ایمان داشـته باشـد که فضل خدا فراگیرتر 
از فقر وعده‌داده‌شده توسط شیطان است، می‌تواند در برابر تمامی سلطه‌های 
مـادی ایسـتادگی کنـد و با عزمی راسـخ، حرکت به‌سـوی آینده‌ای مبتنـی بر کرامت 

انسانی را پی گیرد.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء چهارم

با خدا علیه کدخدا

ُ وَنعِْمَ الوَْكيِلُ< >وَقاَلوُا حَسْبنَُا اللَّهَّ

سوره آل‌عمران، آیۀ 173
173 آل عمران | جزء 4

»]مؤمنان حقیقی، وقتی به آنان می‌گویند از لشکر انبوه 

دشـمن کـه آمـادۀ جنگ بـا شماسـت، بترسـید[ گفتند: 

خدا برای ما کافی است و او بهترین حامی ماست.«

 حسین کاظم‌زاده



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

72



با خدا ع



یه کدخدال




  
    

جزء  
چ

هارم


53

مقدمه
حد، هنگامی‌که دشمنان کوشیدند مسلمانان 

ُ
در بازگشـت سـپاه اسالم از جنگ ا

را بترسـانند و شـایعه‌هایی در مدینـه پخـش شـد که مشـرکان دوباره گـرد می‌آیند 
و قصـد حملـه دارنـد، مسـلمانان _ بـا وجـود خسـتگی و جراحـات، شـهادت حمـزه 
سیدالشـهداء و زخمی‌شـدن بسـیاری از یـاران _ واکنـشِ طبیعـی تـرس را نشـان 
ندادنـد. در مقابـل، ایمانشـان افـزوده شـد و بـا اعتمـاد کامـل بـه خداونـد گفتنـد: 

وَكيِلُ<.
ْ
>حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

ایـن حالـت درونـی، یعنی افزایش ایمان و اتـکای مطلق به خدا در برابر تهدید 
و شایعه، نه‌تنها یک تجربه تاریخی است، بلکه برای امروز ما نیز یک دستورالعمل 
روشـن در زندگـی فـردی و اجتماعـی به‌شـمار می‌آیـد: هـرگاه بـا تهدیـد، شـایعه یـا 
فشار روانی روبه‌رو شویم، توکل فعال و اعتماد حقیقی به خداوند زمینه تصمیم 

درست و عمل مؤثر را فراهم می‌آورد.
ایـن عبـارت کوتـاه اگـر تنهـا ذکـر زبانـی بـود، اثـر واقعـی نداشـت؛ امـا هنگامی 
کـه سراسـر وجـود انسـان را فراگیـرد، آثـار حقیقـی خـود را خواهـد داشـت. تـوکل 
در حقیقـت بـا سـه مؤلفـه شـکل می‌گیـرد: ایمان قلبـی، تصمیم عملـی و اقدام در 
میدان. مسـلمانان پس از احد، با وجود شکسـت و تلفات سـنگین، برخاسـتند و 
دشمن را عقب راندند و افتخار حمراءالاسد را رقم زدند. همان کسانی که در احد 
وَكيِلُ< در برابر دشـمن 

ْ
مجروح شـده بودند، با همان ذکر عملی >حَسْـبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

صف‌آرایـی کردنـد، تـرس در دل دشـمن انداختنـد و ورق را بـه سـود مسـلمانان 
وَكيِلُ<.

ْ
برگرداندند؛ روشن‌ترین مصداق >حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ ال



54

ایـن آیـه، بـا توجـه به شـأن نزول و سـیاق آیـات و تدبـر در آن، در هـر زمان و هر 
مکان _ به شرط تحقق موضوع _ درس‌های زندگی‌ساز برای مسلمانان به‌دنبال 

خواهد داشت.

تصمیم‌گیری صحیح
از نـگاه روان‌شناسـی، تـوکل فعال، آرامش و سـکینه مـی‌آورد و جلوی تحلیل‌های 
نادرست ناشی از ترس را می‌گیرد. انسان ترسو، نه درست می‌تواند فکر کند و نه 
اراده‌اش را بـه کار بینـدازد. سـکینه، تـوان تحلیـل و تصمیم‌گیـری درسـت را بیشـتر 
می‌کند و ایمان قلبی را به عمل پیوند می‌زند. این همان بشارت و اثر دنیوی توکل 

است که برای جبههٔ حق، قدرت می‌آفریند.
در دفاع مقدس دوازده‌روزهٔ ایران در برابر اسـرائیل نیز یکی از عوامل پیروزی 
همین بود: هم رهبران کشور و هم مردم، در برابر یورش ناگهانی و خشن دشمن 
نترسـیدند؛ بـا بـاور قلبـی بـه خداونـد، تصمیم درسـت گرفتنـد و گرفتار تـرس _ که 

انسان و جامعه را از مسیر حقیقت دور می‌کند _ نشدند.

انسجام و مقابله با جنگ روانی
تجربه‌هـای جمعـی صـدر اسالم، ماننـد ماجـرای حمراء‌الاسـد _ کـه پیش‌تـر بدان 
اشـاره شـد _ نشـان می‌دهد توکل و ایمان جمعی سدّی محکم در برابر شایعات 
و فشـار روانـی دشـمن اسـت. انسـجام و هماهنگـی نیروها، تهدیدهـا را به فرصت 
ضْلٍ 

َ
بُوا بنِعِْمَةٍ مِنَ اللهِ وَف

َ
انْقَل

َ
تبدیل می‌کند؛ همان‌گونه که در آیه بعدی آمده است: >ف

مْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ<1 این پیروزی هم مادی بود و هم معنوی؛ حس قدرت، عزّت‌نفس 
َ
ل

و اعتماد جمعی را تقویت کرد.

توکل فعال در عرصه معاصر
یکـی از ابعـاد بی‌نظیر انقلاب اسالمی این اسـت که قرآن را بـرای ما زنده کرد؛ همه 
آنچـه در تاریـخ خوانـده بودیـم را پیـش چشـم مـا آورد و امتحان‌هـای متعدد امت 
اسلامی را بار دیگر تجدید کرد. دقیقاً همان زمینه‌ای که در بالا و در ماجرای پس از 

آل‌عمران، 174. 	.1



با خدا ع



یه کدخدال




  
    

جزء  
چ

هارم


55

جنگ احد اشاره شد، در تجربه نیم‌قرن انقلاب اسلامی نیز تکرار همان حال‌وهوای 
یادشده است.

ملتـی کـه در برابـر هجوم ابرقدرت‌های ظاهـری و مادی عالم قرار گرفت، چون 
می‌خواسـت مسـتقل و آزاد باشـد، در اثـر ایـن حمالت آسـیب‌های کوچـک و بزرگ 
دیـد؛ امـا میـدان را رهـا نکرد. بلکه در اثر این جراحات، ایمان و اسـتقامت او نه‌تنها 
کم نشد، بلکه افزوده هم شد؛ زیرا باور عمومی این ملت چنین است: >حَسْبنَُا الُله 

وَكيِلُ<. روایت رهبر انقلاب در این جهت شنیدنی است:
ْ
وَنعِْمَ ال

مرعـوب  هیچ‌کـس  از  باشـد،  متکـی  خـدا  بـه  دلـش  کـه  آدمـی 
نمی‌شـود. مـا یـک نمونـهٔ زنـده از کسـانی را کـه مرعوب نمی‌شـوند در 
زمان خودمان دیدیم؛ یعنی امام؟رضو؟ و هزاران نمونهٔ دیگر را در میدان 
جنگ و در میدان‌های سیاست مشاهده کردیم. این جوانان مؤمن و 
الَ 

َ
ِينَ ق

َّ
پاک‌باختـه، از خـدا ترسـیدند و از هیچ‌کـس جز او نترسـیدند: >الَّذ

وا حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ 
ُ
ال

َ
زَادَهُمْ إيِمَاناً وَق

َ
اخْشَوْهُمْ ف

َ
كُمْ ف

َ
دْ جََمَعُوا ل

َ
هُمُ النَّاسُ إنَِّ النَّاسَ ق

َ
ل

وَكيِـلُ< در گوشـه‌وکنار، افراد، رسـانه‌ها و عوامل دشـمن پیوسـته به 
ْ
ال

آنان می‌گفتند: علیه شما توطئه می‌کنند؛ بناست ضربه بزنند؛ بناست 
چنین کنند؛ بناست چنان کنند، تا آنان را بترسانند؛ اما آنان گفتند نه. 
وَكيِلُ<؛ خدا ما را کافی 

ْ
ایمانشان بیشتر شد و گفتند: >حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

است، ما به خدا اعتماد داریم و به او اطمینان می‌کنیم.1

جنگ رسانه‌ای دشمن
همان‌طـور کـه از سـیاق آیـات قبـل و بعـد پیداسـت، دشـمن بـا ابزارهـای مختلـف، 
به‌ویژه ایادی خود در جامعه اسلامی )مانند منافقان(، تلاش می‌کند جنگ روانی 

و شناختی به راه بیندازد. محور اصلی این جنگ، ایجاد ترس است.
طبیعـی اسـت کـه انسـان معمولـی از جمعیتـی کـه در برابـر او قـرار می‌گیـرد، 
بهراسـد. تصـور کنیـد کاری انجـام داده‌ایـد و ناگهان همه محله‌تـان را در یک کوچه 
بن‌بسـت، مسـلح و روبـه‌روی خـود ببینید. واکنـش طبیعی در چنیـن لحظه‌ای این 

است که با خود بگویید: »عجب اشتباهی کردم که فلان کار را انجام دادم«.

بیانات رهبر انقلاب؟مد؟، ۲۶بهمن۱۳۷۸. 	.1



56

این ترس، رعبی در دل ایجاد می‌کند و عقل را نیز به‌صورت انفعالی تحت تأثیر 
قرار می‌دهد. در چنین وضعی، عقل شروع می‌کند به استدلال‌هایی از این دست: 
»اساسـا کاری کـه انجـام دادم عقلانـی نبـود؛ نبایـد کاری می‌کـردم کـه حساسـیت 
دیگران را تحریک کند و ...« روشـن اسـت که این دیگر عقل واقعی انسـان نیسـت 
که محاسبه می‌کند، بلکه دستگاه حساب‌وکتابی است که زیر سلطه عامل قلبی 

ترس قرار گرفته و اکنون تنها مشغول توجیه رفتار گذشته است.
امـا در جامعـهٔ مؤمنان، با آنکه اساسـا اسالم دین جنگ‌طلبی نیسـت، دقیقاً 
عکس حالت طبیعی رخ می‌دهد؛ یعنی وقتی صف‌بندی حداکثری دشمن را در برابر 
خود می‌بینند، ایمان‌شان بیشتر می‌شود و بر صدقِ وعده‌هایی که به آنان داده 
مُؤْمِنُونَ 

ْ
ى ال

َ
ـا رَأ مَّ

َ
شـده اذعـان می‌کننـد. گـزارش قرآن در این زمینه چنین اسـت: >وَل

 إيِمَاناً وَتسَْليِمًا<.1
َّ

ُ وَمَا زَادَهُمْ إلَِّا
ُ

ُ وَصَدَقَ الُله وَرَسُولُه
ُ

وا هَذَا مَا وَعَدَناَ الُله وَرَسُولُه
ُ
ال

َ
حْزَابَ ق

َ ْ
الْأ

در جنگ احزاب، وقتی مؤمنان گروه‌ها و جریان‌های کافر را دیدند که به شکلی 
بی‌سابقه در برابر جامعهٔ ایمانی صف کشیده‌اند، نه‌تنها واکنش طبیعی‌ای _ را که 
پیش‌تر اشاره شد _ نشان ندادند، بلکه ایمان‌شان افزون‌تر شد. زیرا پیامبر به آنان 
گفته بود: اگر بر مسیر و صراط مستقیم پایمردی کنید، همهٔ کفر در برابر شما خواهد 
ایستاد. آن روز تحقق همین وعده پیامبر بود؛ مؤمنان یقین کردند که بر سبیل حق 

مانده‌اند، چراکه کفار چنین متحد و هم‌جبهه در برابر آنان صف‌آرایی کرده بودند.
این باور عمومیِ مؤمنان به کفایت خداوند برای آنان، و این پایداری در صحنه 
مبارزه، همهٔ حملات دشمن _ به‌ویژه هجوم رسانه‌ای و روانی _ را بی‌اثر می‌کند.
روشن است که امروز نیز، در دورانی که با جنگ‌های ترکیبی دشمن علیه خود 
روبـه‌رو هسـتیم و »جهاد تبیین« از پرتکرارتریـن کلمات فرمانده و رهبر جبههٔ حق 

است، این آیه می‌تواند سپری باشد در برابر همه هجوم‌ها و آسیب‌ها.
یکـی از عواملـی که ممکن اسـت در ایـن برهه زمانی سـبب ناامیدی نیروهای 
انقلابی و آحاد مردم شـود، همین نکته اسـت که »فئه قلیله«بودن آنان، موجب 
تردید در مبانی و پایه‌های فکری و عملی‌شان گردد. آموزه و اعتقاد به >حَسْبنَُا الُله 

وَكيِلُ<، پادزهر این بیماری عمومی در جامعه امروز ماست.
ْ
وَنعِْمَ ال

احزاب، 22. 	.1



با خدا ع



یه کدخدال




  
    

جزء  
چ

هارم


57

دنیا و آخرت آباد خواهد شد
یکی از اندیشـه‌های اسـتعماری که دشـمن سخت می‌کوشـد در میان دینداران و 
مسـلمانان جـا بینـدازد، جدایی دین از دنیاسـت. به این معنا کـه آموزه‌های دینی 
به‌گونه‌ای در جامعه تبلیغ و اجرا شوند که زندگی دنیامداران و طاغوت‌ها را تنگ 
نکنـد و هیـچ خطـری برای آنان نداشـته باشـد. این همان خطری اسـت که حضرت 
امام بارها در بیانات خود به آن اشاره کردند و نام این اسلام را _ که اتفاقاً ظاهری 

پررنگ و لعاب دارد _ »اسلام آمریکایی« گذاشتند.
آیات متعدد قرآن این اندیشـه را به‌صراحت نفی کرده و سـخن بر سـر تعالیم 
زندگی‌سـاز اسـت؛ تعالیمـی کـه ثمـره اخـروی نیـز بـر آن مترتـب می‌شـود. در آیـه 
یادشـده، پس از بیان توکل عمومی مؤمنان بر خدای متعال و اعلام کافی‌بودن 
مْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ 

َ
ضْلٍ ل

َ
بُوا بنِعِْمَةٍ مِنَ اللهِ وَف

َ
انْقَل

َ
خداوند برای آنان، خداوند می‌فرماید: >ف

ضْلٍ عَظِيمٍ<.1
َ
بَعُوا رضِْوَانَ اللهِ وَالُله ذُو ف وَاتَّ

دقت در این آیه نشـان می‌دهد که سـه چیز نصیب مسـلمانان شـد: نخست، 
نعمتی از سوی خدا؛ دوم، فضلی مطلق؛ و سوم، نرسیدن هیچ سوء و آسیبی به 

مْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ< می‌تواند صفت همان نعمت نیز باشد.
َ
آنان. البته تعبیر >ل

زیادتـی  را  را به‌معنـای غنیمـت دانسـته‌اند؛ »فضـل«  مفسـران، »نعمـت« 
از سـوی خداونـد، یعنـی احسـاس پیـروزی و قـدرت؛ و »سـوء« را به‌معنـای ضـرر. 
وَكيِلُ< و ماندن در صحنه مبارزه، 

ْ
بنابراین، نتیجه ایمان به جملهٔ >حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

سـه پیـروزی بـزرگ بـرای مسـلمانان بود: دسـتیابی بـه نعمت، بهره‌منـدی از فضل 
الهی، و مصونیت از آسیب و زیان.

نتیجه‌گیری
وَكيِلُ< نقشـه راهی دائمی برای فرد و جامعهٔ اسالمی است. 

ْ
آیه >حَسْـبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

ایمان قلبی، تصمیم درست، عمل فعال و اتحاد جمعی می‌تواند هر تهدیدی را به 
فرصتی بزرگ بدل کند. تجربهٔ صدر اسلام، دفاع مقدس و مقاومت معاصر نشان 
می‌دهد که توکّل فعال، اعتماد به خدا را با اقدام عملی درهم می‌آمیزد و مسـیر 

پیروزی، استقلال و عزت را هموار می‌سازد.

آل‌عمران، 174. 	.1



58

این آموزه در روزگار ما معنای حضور مؤمنانه در عرصه‌های علمی، فرهنگی، 
رسـانه‌ای و سیاسـی دارد و ضرورت ایسـتادگی در برابر فشارها و جنگ نرم دشمن 
را یـادآور می‌شـود. همان‌طـور کـه رهبـر انقالب فرموده‌انـد، ایمـان و تـوکّل عملی 
شرط بقای نظام اسلامی و موفقیت در مواجهه با تهدیدهای امروز است: با توکّل 
فعال، انسان می‌آید وسط میدان، کاری را که لازم است انجام می‌دهد و می‌گوید: 

وَكيِلُ<.
ْ
>حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

این آیه کریمه در ماه‌های پس از طوفان الاقصی، از پرتکرارترین آیات بر زبان 
مردم غیور و مقاوم غزه بوده است؛ آیه‌ای که نه‌تنها ذکر زبانی آنان، بلکه سلاحی 

معنوی در برابر موشک‌های آمریکایی رژیم صهیونیستی به شمار می‌آید.

دو توصیه کاربردی
1. اتکا به نیروهای الهی و فطرت انسانی: در هر عرصه‌ای که باشید، بدانید نیروهای 
الهی به‌قدری پشتیبان شما هستند که نیازی به غیر آن نخواهید داشت. این نیرو 
همـان فطـرت انسان‌هاسـت؛ فطرتـی کـه بـه محـض آشکارشـدن، مورد اسـتقبال 
قرار می‌گیرد. شما در فضای رسانهٔ امروز باید ندای فطرت باشید. چه کسی تصور 
می‌کـرد کـه در خیابان‌هـای اروپـا و آمریـکا و در دانشـگاه‌های آنان، انبوهـی از مردم 
شعار »مرگ بر اسرائیل« سر دهند؟ این همان ندای خفته فطرت بود که مقاومت 

فلسطین آن را بیدار کرد.
2. بدگمانی به رسـانه‌های دشـمن: دشمن برای بیرون‌راندن شما از میدان، 
طراحی‌هـای متنوعـی دارد؛ یکـی از آن‌ها گسـترش شـایعه اسـت. بنابرایـن باید به 
رسانه‌های دشمن بدگمان باشید و با سوء‌ظن به آن‌ها نگاه کنید. دشمن بیش 

از آنکه واقعیتش ترس ایجاد کند، توهّم اوست که خوف می‌آفریند.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء پنجم

قرآن و منطق عزّت

ةَ  يبَتَْغُونَ عِندَْهُمُ العِْزَّ
َ
>أ

ِ جََمِيعًا< ةَ لِِلَّهَّ فَإنَِّ العِْزَّ
سوره نساء، آیۀ 139

139 نساء | جزء 5

آيا عزّت و آبرو را نزد کفار بی‌دین می‌جويند؟! 

درحالی‌که عزت و آبرو یک‌سره دست خداست.

 محمد بهزادی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

100



قرآن


و منطق 



عزّت 


    

جزء پنجم   





61

مقدمه
بـا جوانـی هم‌کلام شـده بودم. شـاکی بود: »صاحـب‌کارم با این‌کـه ناواردتر از من 
اسـت، اما زور می‌گوید؛ در اختلافات توهین می‌کند، سـر مردم کلاه می‌گذارد و... 

اما من از ترس اخراج هیچ‌چیز نمی‌توانم بگویم«.
این‌که از قدرت یک فرد بترسیم و در برابر ظلم او سکوت یا همراهی کنیم، روح 
انسان را فرسوده و تخریب می‌کند. چنین وضعیتی، که منشأ هبوط انسان است، 
ت است؛ حالتی شبیه آنچه در میان برخی غرب‌گراهای پیرامون ما 

ّ
همان حس ذل

دیده می‌شود.
غرب‌گراها مدعی‌اند اندیشـه انقلاب اسالمی، اندیشه‌ای آرمان‌گرایانه است 
و آرمان‌ها را غیرواقعی می‌پندارند. آنان آرمان را توهّم و آرزوهایی دسـت‌نیافتنی 
معرفـی می‌کننـد. می‌گوینـد درگیـری بـا آمریـکا و اسـرائیل خالف عقلانیـت اسـت؛ 
چـون آن‌هـا ابرقدرت‌انـد و تو نیسـتی. در مقام تعارض گوشـت با گلولـه و آرمان با 
تکنولوژی، این تویی که می‌بازی. پس باید سازش کنیم تا بمانیم؛ تا اسلام بماند، 

تا ایران بماند.
نسخه جهانی این منطق نیز همین است. برای نمونه، جنبش آزادی فلسطین 
)سازمان فتح( پس از سه‌دهه مقاومت، اسلحه خود را بر زمین گذاشت و امضای 
خـود را پـای سـند اسـلو نهـاد تـا بگوید »عاقل شـده اسـت.« عقلانیت در ایـن تراز، 
همان مفهومی است که برای دنیا‌دیده‌هایی مقبول است که إلیه راجعون‌شان1 

به‌سوی غرب است، نه به‌سوی حق.

ْهِ رَاجِعُونَ<. >إنَِّا لِِلهِ وَإنَِّا إلَِيَ 	.1



62

بله، حقیقتاً اگر مبنای محاسـبات ما تنها سالح باشـد، سالح دشمن با سلاح 
مـا قابل مقایسـه نیسـت. حتـی برخی از آقایانی کـه در دوران نهضت مخالف حرکت 
امام؟رضو؟ بودند، نظام محاسباتی‌شان همین بود. آنان بی‌منطق نبودند و بی‌توجه 
هـم نبودنـد؛ بلکـه دلسـوزانه آنچـه را می‌دیدند به زبان برهـان درمی‌آوردنـد. از دل 
دستگاه محاسباتی‌شان این نتیجه را گرفته بودند که نمی‌توان با گوشت و پوست، 
با دستان خالی و مردمی غافل و بی‌میل به هزینه‌دادن، در برابر توپ و تانک ایستاد.

حرکت، معجزه ایمان
در منطق اسلام و در دستگاه مکتب امام؟رضو؟، اگر انسان خود را به حرکت وادارد، 
فقدان سالح با اتکال به خدا جبران می‌شـود. یعنی همهٔ مسـئله، حرکت اسـت؛ 
قیام اسـت؛ برخاسـتن و خواستن دگرگونه‌بودن است. دیگر امور به‌دنبال همان 

قدم نخست می‌آیند.
تصمیـم بـه حرکـت، برآمده از ذهن انسـانی اسـت. امـروز نیز رسـانه‌ها میدان 
اسـتعمار و ابزار دربند‌کشـیدن اذهان شـده‌اند. رسـانه‌ها در دسـت دشـمن‌اند و 

منطق حق در غوغای آن‌ها گرفتار آمده است.
در چنین شرایطی، برای مردم جهان چه باید کرد؟

حزب‌الله در مدار عزت
قرآن را سـر دسـت بگیریم؛ قرآن پنجره‌ای نو به روی تنگنای بشـر صدلایهٔ محصور 
امروز می‌گشاید. قرآن نگاهی تازه به مردم عالم می‌دهد که شوق مبارزه و پرهیز 
از قعود را محور ذهن انسـان قرآنی می‌سـازد. منطق قرآن این اسـت که قدرت و 

عزت را در ید حق می‌داند.
پس جبهه حق و حزب‌الله نه مرعوب دشـمن اسـت و نه منفعل از او. بر پایهٔ 
منطق قرآن، پیروزی انسـان اسالمی، انسـان استکبارسـتیز و انسـان مسـتضعف 

متحرک، تضمین شده است.
كََافرِِينَ 

ْ
ِينَ يَتَّخِذُونَ ال

َّ
لِِيمًا الَّذ

َ
هُمْ عَذَاباً أ

َ
نَّ ل

َ
مُنَافقِِيَن بأِ

ْ
ِ ال

اما در لایهٔ نفاق و التقاط، >بشَِّرِّ
ةَ لِِلهِ جََمِيعًـا<1 منافقان به عذاب  عِزَّ

ْ
إنَِّ ال

َ
ةَ ف عِزَّ

ْ
يبَْتَغُونَ عِنْدَهُـمُ ال

َ
مُؤْمِننَي أ

ْ
وْلِِيَـاءَ مِـنْ دُونِ ال

َ
أ

نساء، 139-138. 	.1



قرآن


و منطق 



عزّت 


    

جزء پنجم   





63

دردنـاک تهدید می‌شـوند؛ زیـرا به‌جای تقویت رابطهٔ ولایی خـود با مؤمنان، تحت 
ولایـت کافـران رفته‌اند و تابع آنان شـده‌اند. ظاهرشـان حق اسـت، اما در حقیقت 
حزب‌الشیطان‌اند. منافقان به گمان این‌که کافران شکست‌ناپذیر و قدرتمندتر از 
مؤمنان‌اند، با آنان روابط دوسـتانه برقرار می‌کنند؛ روابطی که برای کسـب عزت و 

قدرت است. اما آنان در محاسبه دچار خطا شده‌اند.
شـاید ده‌هاسـال پیـش، ایـن حقیقـت توحیـدی تنهـا بـا چشـمانی مسـلح بـه 
ایمان قابل رصد بود و احتمالاً صرفاً باوری بود که در سینه اهل ایمان به‌صورت 
حقیقتی علمی وجود داشـت. اما امروز، به برکت حرکت اسالم با محوریت ایران، 
با ابراز عزّت جبهه مقاومت در این دهه و با رشـادت‌های دوسـاله مردم غزه، حتی 

هر نابینایی نیز می‌تواند حلاوت این حقیقت را بچشد که >العزّة لله<.

شکوه عزت
عزت همان چیزی است که انسان را نفوذناپذیر می‌کند؛ همان فره ایزدی و تجلی 
ایمانی که در اسـاطیر ما اسـفندیار را رویین‌تن کرده بود. همان آب حیات‌بخشـی 

است که نیاز ملت‌های مرده و مبهوت از اتفاقات امروز عالم است.
عـزت یعنـی ذلیل‌نبـودن، رام‌نبـودن و سـلطه‌ناپذیربودن، عـزت نتیجـه عدم 

وابستگی است.
ةَ لِِلهِ جََمِيعًا<؛ یعنی کسـی را با خدا شـریک نکنیم، در سـلطه‌ناپذیری انسان  عِزَّ

ْ
>ال

شـریک نکنیـم. همـه منشـأ اسـتقلال و عـزت بـه دسـت خداسـت؛ فقـط خـدا، نـه 
ابرقدرت‌های عالم؛ زیرا ابرقدرت عالم خداست. و بالاتر، تنها ابرقدرت عالم خداست. 

و باز بالاتر، تنها قدرت عالم خداست.

پیروزی حضور می‌خواهد
شکسـت‌ناپذیری و عـزت در جامعـه اسالمی یـک شـرط اساسـی دارد و آن نصـرت 
خـدای متعـال توسـط مـردم مؤمن اسـت. جامعـه‌ای که بـرای مبارزه با دشـمنان 
اسالم آمـاده نباشـد و ولـیّ خدا را تنها بگـذارد، نه‌تنها پیروز نمی‌شـود بلکه عذاب 

الهی نصیبش خواهد شد؛ هرچند گروهی اندک از مردم آماده قیام باشند.



64

وقتی بنی‌اسرائیل به همراه حضرت موسی؟ع؟ به سرزمین مقدس رسیدند، 
ترسیدند که به فرمان خدای متعال با جباران مبارزه کنند.

اعِدُونَ<، موسـی، خـودت و خدایت که از ما 
َ
 إنَِّا هَاهُنَا ق

َ
نـْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتلَِا

َ
هَـبْ أ

ْ
اذ

َ
>ف

تواناتریـد، خودتـان بجنگید. این تخطی و معصیت بزرگ سـبب شـد بنی‌اسـرائیل 
تا چهل‌سـال سـرگردان شوند و از سـرزمین مقدس محروم بمانند.1 شرط پیروزی 
حضـور همـه مـردم اسـت؛ یعنـی اگـر همـه حقیقـت مـردم در حادثـه‌ای بـه میدان 

بیایند، فتح آن میدان قطعی خواهد بود.

قیام بی‌هراس
اولین کسی که این آیات را باور کرد امام؟رضو؟ بود. او حقیقت را دریافت، حرکت کرد و 
تنها قیام کرد، اما تنها نماند. عزت حاصل از ایمان چنان در دل امام؟رضو؟ رسوخ کرده 
بـود کـه هیـچ‌گاه حال ترس یا التماس نسـبت به مأموران رژیم ظالم شاهنشـاهی 
نداشـت. نقـل شـده اسـت کـه وقتـی در سـال 1342 سـاواکی‌ها ایشـان را از قـم به 
تهران می‌بردند، با وجود تهدید جدی مرگ، هیچ ترسی به دل راه نداد؛ بلکه عزت 

و ابهت امام راحل؟رضو؟ به‌گونه‌ای بود که مأموران ساواک از ایشان می‌ترسیدند.
این روحیه در روحانیون اثر گذاشت. حضرت آیت‌الله خامنه‌ای؟مد؟ دربارهٔ حادثه 

فیضیه می‌فرمایند: 

موقـع نمـاز مغـرب آن‌قـدر مضطـرب و ترسـیده بـودم که توانایـی نماز 
آن‌کـه در منـزل  بـا  را نداشـتم،  جماعت‌خوانـدن پشت‌سـر امـام؟رضو؟ 
امـام؟رضو؟ بودیـم، پـس از نمـاز، امـام؟رضو؟ حـدود بیسـت‌دقیقه سـخن 
گفتند. پس از سـخنان ایشـان احسـاس کردم چنان نیرومند و مقاوم 

هستم که می‌توانم یک‌تنه در برابر یک فوج لشکر بایستم.2

این حال معجزه‌وار به عموم مردم منتقل شد. مردمی که تا دیروز از یک تشر 
پاسـبان می‌ترسـیدند، چنـان عـزت و قـدرت یافتند که در برابر قدرت‌های مسـتکبر 

این ماجرا در سوره مائده، آیات 20 تا 26 آمده است. 	.1
عبد صالح خدا، موسسه فرهنگی ایمان جهادی، صفحات 58 تا 61. 	.2



قرآن


و منطق 



عزّت 


    

جزء پنجم   





65

دنیـا ایسـتادند، سـر خـم نکردنـد و بر آنان پیروز شـدند. این حس عـزت ملی چنان 
جذابیتی داشت که از گوشه‌گوشۀ جهان اسلام جریان مقاومت رویید؛ پیروزی‌های 
حزب‌الله قهرمان در جنگ سی‌وسه‌روزه، حماس در نبردهای متعدد، یمن در برابر 
آل‌سعود و نیز حوادث پس از طوفان الاقصی، همه نشانه‌های تحقق آیات قرآن 

در جامعه اسلامی‌اند؛ هرکدام کتابی مستقل می‌طلبند.

صراط واحد سعادت
از نعمـات الهـی ایـن اسـت کـه راه سـعادت یکـی اسـت. انسـان مؤمـن در صـراط 
سعادت سرگردان نمی‌شود، زیرا مسیر رستگاری را همان می‌داند که قرآن نقشه 
آن را ترسـیم کـرده اسـت. امـا انسـان غیرمؤمن همه عمـرش را در آزمون و خطای 
مسـیر می‌گذرانـد؛ سـال‌ها همـه روش‌های چپ و راسـت را تجربـه می‌کند، یک روز 
به سالح و یک روز به سـازش دل خوش می‌کند تا نتیجه بگیرد. و عمرش می‌رود 
و عمرهـا را بـه بـاد می‌دهد و فرو‌رفته‌تر از پیش در منجلاب اسـتکبار و اسـتضعاف 

غرق می‌شود تا بشود آن چیزی که نمی‌شود.
قرآن راه را نشان داده است. کار عالم دست یک نفر است. کدخدای مادام‌العمر 
دنیـا یکـی اسـت. بایـد با او بسـت؛ همه‌اش برد مطلق اسـت، همه‌اش عزت اسـت. 
هیـچ نمی‌دهـی و همـه چیـز به دسـت مـی‌آوری. سـنت‌های عالم به دسـت اوسـت 
و بـر ایـن عهـد و سـنت‌ها باقی اسـت. آرمان‌هـا در درگاه الهـی آرزو نیسـتند؛ اهداف 

محقق‌الوقوع‌اند.
تو بر مدار حق حرکت کن؛ عزت و هرچه هم‌معنای با اوسـت، همه در دامنت 

گذاشته می‌شود. راه‌های دیگر خطاست.

نتیجه‌گیری
در منطـق قـرآن، عـزت مفهومـی اسـت کـه ریشـه در توحیـد دارد و تنهـا از مسـیر 
ةَ لِِلهِ جََمِيعًا< نه‌تنها  عِزَّ

ْ
اتصال به منبع لایزال الهی حاصل می‌شود. آیاتی مانند >إنَِّ ال

نفی‌کننـده وابسـتگی بـه قدرت‌های مادی اسـت، بلکه تأکید می‌کنـد که مقاومت 
در برابـر اسـتکبار تنهـا بـا تکیـه بـر اراده الهی ممکن می‌گـردد. تجربـه تاریخی جبهه 



66

مقاومـت، از قیـام امام خمینی؟رضو؟ تا پیروزی‌های حزب‌الله و حماس، گواهی زنده 
بر این حقیقت است که »سلاح ایمان« بر توپ و تانک برتری دارد. آنجا که انسان‌ها 
با حرکت جهادی وابستگی به غیرخدا را می‌شکنند، سنت الهی نصرت به یاری‌شان 

می‌آید و شکست‌ناپذیری، نه یک آرمان، بلکه واقعیتی ملموس می‌شود.
سـکوت  کـه  همان‌گونـه  عزت‌انـد؛  تحقـق  محـور  معادلـه،  ایـن  در  مـردم 
بنی‌اسـرائیل در برابـر جبـاران محرومیت‌شـان را رقـم زد و حضـور یکپارچـه امـت 
اسالمی در عصـر حاضـر طلایـه‌دار فتح‌هـای بی‌بدیـل شـده اسـت. قرآن با ترسـیم 
»صـراط واحـد سـعادت« هرگونـه سـازش با اسـتکبار را نفی می‌کنـد و راه رهایی از 
ذلـت را در گـرو قیامـی می‌دانـد که »همـه حقیقت مردم« در آن حاضر باشـند. این 
همان منطقی است که امام خمینی؟رضو؟ با تأسی به آن، ترس را به شجاعت تبدیل 
کرد؛ شـجاعتی که نه تنها سـاواک را مرعوب سـاخت، بلکه امت اسالمی را به مدار 
عـزت بازگردانـد. امـروز این مسـیر همچنان زنده اسـت: هرقـدم در جهت بی‌تابعی 

مُؤْمِنيَِن<.
ْ
ةُ وَلرَِسُولِِهِ وَللِ عِزَّ

ْ
از دشمن، گامی است به سوی تحقق وعده الهی >وَلِِلهِ ال

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء ششم

از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند

ِ وَلََا  >يُُجاَهدُِونَ فِِي سَبيِلِ اللَّهَّ

يََخَافوُنَ لوَمَْةَ لََائمٍِ<
سوره مائده، آیۀ 54

54 مائده | جزء 6

همواره در راه خدا جهاد می‌کنند و از سرزنشِ 

هیچ سرزنش‌کننده‌ای هراسی ندارند.

 محمدمهدی عباسی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

117



از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند












    

جزء   



ششم 



69

مقدمه
برخی افراد حق و باطل و طرفداران هر یک را می‌شناسند، اما به پشتیبانی از حق 
قیام نمی‌کنند و اقدامی انجام نمی‌دهند؛ زیرا از عکس‌العمل دیگران می‌ترسند. 
بیم دارند که سخنی بگویند و در کامنت‌ها یا محافل عمومی با مخالفت، توهین 
یا ناسـزا روبه‌رو شـوند. به همین دلیل »سـاکت« می‌مانند. ترکِ امر به معروف و 

نهی از منکر نیز گاهی به همین علت است: »ترس«.
درحالی‌که یکی از ویژگی‌های مجاهد، بنابر آیه شریفه 54 سوره مائده، همین 
»نترسیدن« است. مجاهدِ جهاد تبیین باید نخست رضای خدای متعال را در نظر 
داشته باشد و سپس از این حرف‌ها و عکس‌العمل‌ها نهراسد: >يُُجاَهِدُونَ فِِي سَبيِلِ 

ئمٍِ<.1
َ

وْمَةَ لَا
َ
ونَ ل

ُ
 يََخَاف

َ
اللهِ وَلَا

ِينَ آمَنُوا مَنْ يرَْتدََّ مِنْكُمْ عَنْ دِينهِِ 
َّ

يُّهَا الَّذ
َ
آیه شـریفه به‌طور کامل چنین اسـت: >ياَ أ

كََافرِِينَ يُُجاَهِدُونَ فِِي سَبيِلِ اللهِ 
ْ
ةٍ عََلَىَ ال عِزَّ

َ
مُؤْمِنيَِن أ

ْ
ةٍ عََلَىَ ال

َّ
ذِل

َ
تِِي الُله بقَِوْمٍ يُُحبُِّهُمْ وَيُُحبُِّونهَُ أ

ْ
 يأَ

َ
سَوْف

َ
ف

ضْلُ اللهِ يؤُْتيِهِ مَنْ يشََاءُ وَالُله وَاسِعٌ عَليِمٌ<.2
َ
ئمٍِ ذَلكَِ ف

َ
وْمَةَ لَا

َ
ونَ ل

ُ
 يََخَاف

َ
وَلَا

در وهله اول به نظر می‌رسد آیه مستقل است و معنای آیه چنین است که از 
اهل ایمان هرکس مرتد شود، خداوند متعال این قدرت را دارد که کسان دیگری 
را جانشـین آنـان کنـد. امـا علامـه طباطبایـی؟رضو؟ به دلایلـی می‌فرمایند آیـه با آیات 
قبلی مرتبط است و در مقام بیان این نکته است که روشن کند دین خدا از مردمی 
کـه به‌خاطـر منافـع مـادی بـا امر خـدا مخالفـت می‌کنند و بـا کفار ارتبـاط محبتی یا 

مائده، 54. 	.1

مائده، 54. 	.2



70

غیرمحبتی برقرار می‌سازند، بی‌نیاز است. 1 به آیات قبل توجه کنید:
هُمْ 

َّ
وْلِِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَل

َ
وْلِِيَاءَ بَعْضُهُـمْ أ

َ
َهُودَ وَالنَّصَارَى أ  تَتَّخِذُوا الْيْ

َ
ِيـنَ آمَنُوا لَا

َّ
يُّهَا الَّذ

َ
>يـَا أ

وبهِِمْ مَرَضٌ يسَُـارعُِونَ فيِهِمْ 
ُ
ل
ُ
ِينَ فِِي ق

َّ
المِِيَن فَتََرَى الَّذ قَوْمَ الظَّ

ْ
 يَهْدِي ال

َ
إنَِّهُ مِنْهُمْ إنَِّ الَله لَا

َ
مِنْكُمْ ف

وا  سََرُّ
َ
مْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبحُِوا عََلَىَ مَا أ

َ
وْ أ

َ
فَتْحِ أ

ْ
تِِيَ باِل

ْ
نْ يأَ

َ
نْ تصُِيبنََا دَائرَِةٌ فَعَسََى الُله أ

َ
ْشََى أ ونَ نَخَ

ُ
يَقُول

نْفُسِهِمْ ناَدِمِيَن<2
َ
فِِي أ

دو جبهه در میان مؤمنان با دو رویکرد متفاوت
بـا توجـه بـه این آیات، دو جبهه در میان مؤمنان قابل تشـخیص اسـت. در ادامه، 
ضمـن توضیـح ایـن دو جبهه، بـه ویژگی‌های آنان پرداخته خواهد شـد؛ به‌ویژه دو 

ئمٍِ< که محل بحث اصلی است.
َ

وْمَةَ لَا
َ
ونَ ل

ُ
 يََخَاف

َ
خصوصیت »جهاد« و >وَلَا

گی‌ها و توصیفات دسته اول در قرآن کریم بررسی ویژ
خصوصیـات دسـته اول کـه در آیـه شـریفه بـا واژه »ارتـداد«3 توصیـف شـده‌اند، 

عبارت است از:

هم‌جبهه‌شدن با یهود و نصاری
وْلِِيَـاءَ<4: گـروه نخسـت یهـود و نصـاری را »ولـی« قـرار 

َ
َهُـودَ وَالنَّصَـارَى أ  تَتَّخِـذُوا الْيْ

َ
>لَا

می‌دهند. ولایت در اینجا به معنای نزدیکی، قرابت، محبت و هم‌جبهه‌گی اسـت. 
در آن روزگار نیز برخی از مسلمانان به دلیل امکانات و منافعی که در میان یهود و 
نصاری می‌دیدند، آنان را دوست داشتند و تلاش می‌کردند به آنان نزدیک شوند. 

آیه شریفه هشدار می‌دهد که به آنان دل نبندید.
باید توجه داشـت که مصداق امروز یهود و نصاری، همان آمریکا، اسـرائیل و 
غـرب اسـت. برخـی از مؤمنـان به دلیـل آنچه در غرب وجود دارد _ از پیشـرفت‌ها و 
امکانات گرفته تا رسانه و تسلیحات _ به آن دل می‌بندند و از تهدیدها و فشارهای 

ترجمه تفسیر المیزان، ج5، ص624. 	.1
مائده،51 و 52. 	.2

منظور از این »ارتداد«، ارتداد اصطلاحی _ یعنی بازگشت به کفر صریح و اعلام بیزاری از اسلام _  	.3
نیست؛ بلکه مقصود، »ارتداد تنزیلی« است.

مائده، 51. 	.4



از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند












    

جزء   



ششم 



71

آنان دچار ترس می‌شوند. برای حل مشکلات، به جای تکیه بر توان داخلی، تمام 
تلاش خود را می‌کنند تا یهود و نصاری را از خود راضی سـازند تا با پشـتیبانی آنان 

مسائل و مشکلات کشور حل شود.
این افراد اگرچه در زبان می‌گویند آمریکا و اسرائیل را دشمن می‌دانند، اما در 
عمـل و در تعاملاتشـان بـا غرب نشـان می‌دهند که به قـدرت و اعتبار آنان اعتماد 
دارند و به رابطه با آنان دل بسته‌اند. چنین دوستی و هم‌جبهه‌گی موجب نفوذ و 
تأثیر یهود و نصاری در داخل کشور و جامعه می‌شود؛ اموری مانند محدودیت و 
توقف در صنعت هسته‌ای یا موشکی، جلوگیری از افزایش قدرت جبهه مقاومت، 
بازگرداندن کشتی ایرانی از مسیر کمک به مردم مظلوم یمن و هر اقدامی که برای 
رضایت خاطر آنان و رسـیدن به توافق با ایشـان در داخل کشـور انجام شـود حتی 

اگر منافع و مصالح ملی و امنیت ملی خدشه‌دار گردد.

هم‌جبهه‌گی موجب اتحاد است!
إنَِّهُ مِنْهُمْ<1 این فقره از آیه شـریفه شـدتِ نهـی از هم‌جبهه‌گی، 

َ
هُـمْ مِنْكُمْ ف

َّ
>وَمَـنْ يَتَوَل

قرابـت و محبـت بـا کفـار را می‌رسـاند. اگـر کسـی از شـما بـا آنان احسـاس محبت و 
هم‌جبهه‌گی کند، از آنان به شمار می‌آید. این محبت و هم‌جبهه‌بودن ظلم بزرگی 
 

َ
اسـت که خدای متعال به‌خاطر آن، این دسـته را هدایت نخواهد فرمود: >وَالُله لَا

المِِيَن<. قَوْمَ الظَّ
ْ
يَهْدِي ال

اتحاد و یکدستی جبهه کفر در برابر مسلمین
وْلِِيَاءُ بَعْضٍ<2: این فقره نشان می‌دهد که به دلیل محبتی که میان یهود 

َ
>بَعْضُهُمْ أ

و نصاری در برابر مسلمین وجود دارد، آنان یکدست و متحد علیه مسلمانان وارد 
میدان می‌شـوند. یعنی در دشـمنی با شـما هم‌داسـتان و هماهنگ‌اند و تفاوتی 

در این زمینه ندارند.
تجربـه تاریخـی نیـز نشـان داده اسـت کـه جریان‌هـای سیاسـی غرب، بـا وجود 
تفاوت‌هـای ظاهـری، در دشـمنی بـا جمهـوری اسالمی اشـتراک دارنـد. عملکـرد 

مائده، 51. 	.1

مائده، 51. 	.2



72

45ساله آنان پس از انقلاب اسلامی، گواهی روشن بر این مدعاست.
بنابراین، وقتی آنان در دشمنی با شما هیچ اختلافی ندارند، چگونه می‌توان 
با آنان رابطه دوسـتی و تعامل برقرار کرد و از این دوسـتی و تعامل انتظار سـود و 

منفعت داشت؟

محبت به غرب؛ عامل حرکت بر اساس منافع آنان و غفلت از منافع ملی
وبهِِـمْ مَـرَضٌ يسَُـارعُِونَ فيِهِمْ...<:1 حـرف »فـاء« در ابتدای آیه نشـان 

ُ
ل
ُ
ِيـنَ فِِي ق

َّ
>فَرَتَى الَّذ

می‌دهد که نتیجه محبت این دسته از مسلمانان به یهود و نصاری، شتاب‌گرفتن 
آنان به سوی ایشان است. علت رفتن و میل آنان، همین محبتی است که در دل 

نسبت به آنان دارند.

محبت به غرب و کفار؛ ابتلایی جدی در جامعه اسلامی
با توجه به این خصوصیات و نهی شـدیدی که در آیه مبارکه آمده اسـت، می‌توان 
ی نسبت به یهود و نصاری و امروز نسبت به آمریکا و اسرائیل، 

ّ
نتیجه گرفت که تول

در میان مسلمانان مورد ابتلاست. این تولی چنان آثار زیانباری در جامعه دارد که 
قرآن کریم با چنین شدت و صراحتی از آن نهی کرده است.

إنَِّهُ مِنْهُمْ<2 و نیز >وَمَنْ يَفْعَلْ 
َ
هُمْ مِنْكُمْ ف

َّ
قـرآن در ایـن زمینه می‌فرماید >وَمَـنْ يَتَوَل

ءٍ<3 ایـن دو تعبیـر نشـان‌دهنده خطیربـودن ایـن امـر و  يـْسَ مِـنَ اللهِ فِِي شََيْ
َ
ل
َ
ذَلـِكَ ف

مبتلابودن جامعه اسلامی به آن است.

گی‌ها و توصیفات دسته دوم ویژ

خدا آنان را دوست دارد و آنان نیز خدا را
>يُُحبُِّهُمْ وَيُُحبُِّونهَُ<4: درست در مقابل دسته اول که رابطه اصلی محبتی آنان با آمریکا 

و اسرائیل است و به آنان احساس نزدیکی دارند، این دسته از مؤمنان تنها و تنها 

مائده، 52. 	.1
مائده، 51. 	.2

آل‌عمران، 28. 	.3
مائده، 54. 	.4



از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند












    

جزء   



ششم 



73

خـدای متعـال را دوسـت دارنـد. آنـان دل بـه خـدا بسـته‌اند و خـود را در جبهه الهی 
تعریف کرده‌اند.

تواضع نسبت به مؤمنان
كََافرِِيـنَ<1: از آنجـا که محـور اصلی در میان این دسـته 

ْ
ةٍ عََلَىَ ال عِـزَّ

َ
مُؤْمِننَي أ

ْ
ـةٍ عََلَىَ ال

َّ
ذِل

َ
>أ

محبـتِ خـدای متعال اسـت، مؤمنان را »عبـادالله« می‌دانند و آنان را منتسـب به 
خداونـد می‌شـمارند. بنابرایـن، خصوصیـت این دسـته از مؤمنان بـه دلیل همین 
رویکـرد توحیـدی، تواضـع در برابـر مؤمنـان اسـت. تعبیـر >أذلـة< حکایـت از نهایـت 
تواضع نسبت به مؤمنان دارد و این تواضع ریشه در عبودیت آنان در برابر خدای 

متعال دارد.
ـةٍ< نشـان 

َّ
ذِل

َ
ةٍ< در برابـر >أ عِـزَّ

َ
ةٍ< قـرار دارد. >أ عِـزَّ

َ
در نقطـه مقابـل، تعبیـر >أ

می‌دهـد کـه این مؤمنان هرگز تحت تأثیر فرهنگ، امکانات و پیشـرفت‌های مادی 
و چشم‌پرکنِ آمریکا و غرب قرار نمی‌گیرند. درست برخلاف دسته اول که دوستی 
و محبتشـان بـه آمریـکا موجـب ذلتشـان در برابـر آن می‌شـود؛ آنان در برابر سـران 

آمریکایی و اروپایی شاد و خشنودند، اما در برابر مؤمنان سختگیر و خشمناک.
به تعبیری می‌توان گفت این احساس »ذلت« بستگی به نوع نگاه انسان به 
مقولـه »قـدرت« دارد. چه کسـی صاحب قدرت اسـت؟ اگر خداونـد صاحب قدرت 
اسـت، طبیعتاً انسـان در برابر خدای متعال و هرچه به او مربوط اسـت _ از جمله 
مؤمنان _ احساس »ذلت و تواضع« دارد. اما اگر غرب، آمریکا و اسرائیل صاحب 

قدرت دانسته شوند، این احساس ذلت از لوازم آن نگاه و محبت خواهد بود.
ةَ لِِلهِ جََمِيعًا<2 نیز به همیـن رویکرد در  عِـزَّ

ْ
إنَِّ ال

َ
ةَ ف عِزَّ

ْ
يبَْتَغُـونَ عِنْدَهُمُ ال

َ
آیـه شـریفه >أ

میـان برخـی از مسـلمانان اشـاره دارد. ایـن نکتـه شـاید اساسـی‌ترین مسـأله در 
تفاوت میان این دو دسته از مؤمنان باشد؛ مهم‌ترین مسأله این است که با چه 

کسی پیمان بسته‌ای و چه کسی را صاحب قدرت می‌دانی.
انبیـا همچـون نـوح، ابراهیـم، موسـی، عیسـی و حضـرت رسـول اکـرم؟عهم؟ بـا 

مائده، 54. 	.1
نسـاء، 139: همان کسـانی که کافران را به جای مؤمنان ولی می‌گیرند؛ آیا عزت و قدرت را نزد  	.2

آنان می‌طلبند؟ یقیناً همه عزت و قدرت تنها برای خداوند است.



74

اتـکا بـه همیـن قدرت الهی توانسـتند دشـمنان را بـا همه امکانات مـادی و قدرت 
پوشالی‌شان شکست دهند و جامعه را بر اساس احکام الهی پیش ببرند.

جهاد در راه خدا
>يُُجاَهِـدُونَ فِِي سَـبيِلِ اللهِ<: هـر تلاشـی »جهـاد« نیسـت. جهـاد بـه معنـای »تالش 

حداکثری« در برابر دشمن است. مقام معظم رهبری؟مد؟ در این زمینه می‌فرمایند: 
»معنـای جهـاد فقـط تالش نیسـت. در مفهـوم اسالمی، جهـاد عبارت اسـت از آن 
تلاشـی که در مقابل یک دشـمن اسـت... مجاهدت با نفس، مجاهدت در مقابل 

شیطان، جهاد در میدان نظامی، مواجهه با یک دشمن است«. 1
بنابراین، شـناخت حرکت و اهداف دشـمن در زمان‌های مختلف یکی از ارکان 
تحقق جهاد اسـت. گاهی دشـمن در عرصه نظامی وارد می‌شـود، اما در بسـیاری 
مواقع در سـاحت‌های فرهنگی _ به تعبیر ایشـان »شـبیخون فرهنگی« _ حضور 
می‌یابد. امروز یکی از میدان‌های اصلی حرکت و فعالیت دشمن، عرصه »اقتصادی« 
است. از این‌رو هر تلاشی در جهت رشد تولید داخلی »جهاد« محسوب می‌شود.

از جملـه ابعـاد مهـم تولیـد، بعـد فرهنگـی آن اسـت؛ امری که وظایـف فعالان 
و مؤثـران در صحنـه فرهنگ را سـنگین‌تر می‌کند. این تلاش‌ها بی‌تردید بخشـی از 

»جهاد تبیین« به شمار می‌آیند.
ریشـه ایـن تالش حداکثـری در همـان »محبـت« و »هم‌جبهه‌گـی« بـا خـدای 
متعال نهفته است. توحید از منظر مؤمن به معنای نفی عبودیت غیرخدا در همه 
سـاحت‌های زندگی بشـر _ سیاسـی، اجتماعی، فرهنگی، نظامی و... _ اسـت. این 
نگاه آغازگر درگیری جدی میان جبهه حق و جبهه باطل است؛ درگیری‌ای که از آغاز 
تاریخ بشر تاکنون ادامه داشته و همه انبیا در این میدان تمام‌عیار با فرعون‌ها و 

نمرودهای زمان خود، و در یک کلمه با »استکبار«، جهاد کرده‌اند.

به چه کسی دل بسته‌ای؟
آنچـه زندگـی انسـان را سـامان می‌دهـد و او را از سـطح زندگـی حیوانـی بـه زندگی 
انسانی می‌کشاند، خوردن و خوابیدن و تولید مثل نیست؛ بلکه »عشق« است. 

بیانات رهبری؟مد؟، 1389/6/14. 	.1



از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند












    

جزء   



ششم 



75

محبـت، هنگامـی که شـدید شـود و محبّ، حاضر باشـد برای محبـوب خود هزینه 
بدهد و تلاش کند، زندگی در ساحت »انسان« آغاز می‌شود.

نَا<، می‌تـوان گفت 
َ
هَْدِيَنَّهُمْ سُـبُل

َ
ِيـنَ جَاهَدُوا فيِنَـا لَن

َّ
بـا توجـه بـه آیاتـی ماننـد >وَالَّذ

»جهـاد« در تمـام ابعـاد شـخصی و اجتماعـی نقطه آغـاز »هدایت« و »سـعادت« 
است؛ چراکه سعادت چیزی جز هدایت الهی نیست.

قرار گرفتن در مسیر »جهاد« حتماً »پیروزی و نصرت« را در پی دارد؛ زیرا وعده 
رِيبٌ<1 در این آیه شـریفه به 

َ
بُِّونَهَـا نصَْْرٌ مِنَ اللهِ وَفَتْـحٌ ق

ُ
خْـرَى تُح

ُ
حتمـی الهـی اسـت: >وأَ

»محبت« الهی نیز اشاره شده است. خدای متعال این دسته از مؤمنان را دوست 
دارد. آیـات دیگـری نیـز مؤیـد این محبوبیت‌اند؛ مانند این آیه شـریفه: >إنَِّ الَله يُُحبُِّ 

هُمْ بنُْيَانٌ مَرْصُوصٌ<.2 نَّ
َ
أ
َ
ا ك ونَ فِِي سَبيِلهِِ صَفًّ

ُ
ِينَ يُقَاتلِ

َّ
الَّذ

از ایـن فقـره آیـه شـریفه می‌تـوان نتیجـه گرفت که دسـته‌ای از مؤمنـان با خدا 
پیمـان بسـته‌اند؛ او را دوسـت دارنـد، در راه او هزینـه می‌دهنـد، تالش می‌کننـد و 
دشـمنان را در رسـیدن بـه اهدافشـان نـاکام می‌سـازند. برای اینان، خـدای متعال 
و منسـوبین او از راحتـی، رفـاه، زن و فرزنـد عزیزتـر اسـت. آنـان اساسـا »جهـاد فـی 
سـبیل‌الله« را مایه آرامش، طمأنینه، هدایت و سـعادت می‌یابند و محبت الهی و 

هدایت او را در مسیر جهاد تجربه می‌کنند.
برخی گمان می‌کنند راحتی و رفاه در تن‌آسایی و تنبلی است؛ درحالی‌که حیات 
واقعی همراه با شـور، نشـاط، حرکت، رشـد و هدایت الهی تنها از مسیر »جهاد فی 

سبیل‌الله« ممکن می‌شود.

از حرف‌ها و زخم‌زبان‌ها نمی‌ترسند
ئمٍِ<:3 در مسـیر جهاد، مشـکلات و هزینه‌هایی وجـود دارد؛ زیرا 

َ
وْمَةَ لَا

َ
ـونَ ل

ُ
 يََخَاف

َ
>وَلَا

ایـن حرکـت در برابـر اراده و اهـداف دشـمن اسـت و طبیعتـا بـا عکس‌العمل‌هـا و 
ضربه‌های متقابل او همراه خواهد بود. اما نکته مهم در آیه شـریفه آن اسـت که 

صف، 13. 	.1
صف، 4. 	.2

مائده، 54. 	.3



76

در میـان همـه هزینه‌هـا، تنها بر یک مورد تأکید شـده اسـت و آن »سـرزنش« یا به 
تعبیر امروزی »جنگ روانی« دشمن است.

این تأکید نشـان‌دهنده اهمیت و تأثیر این عامل در جامعه مسـلمین اسـت. 
دشمن در برابر نیروی اراده و ایمان جنود الهی، متکی به ابزار جنگ روانی و تبلیغاتی 

است؛ ابزاری که بارها نشان داده توانایی رویارویی با ایمان جبهه حق را ندارد.
عراق توسط آمریکا اشغال شد، اما نتوانست آن را تحت سلطه خود نگاه دارد. 

علی‌رغم همه امکانات، آمریکا مجبور شد حاکمیت عراق را به مردم واگذار کند.
لبنان نیز توسـط اسـرائیل اشـغال شـد تا از شـکل‌گیری هسـته‌های مقاومت 
شـیعی تحـت تأثیـر انقلاب اسالمی ایـران جلوگیری کنـد. اما همین اقـدام موجب 
شـکل‌گیری حزب‌الله لبنان شـد. مقاومت حزب‌الله سـبب گردید اسـرائیل با همه 

توان خود مجبور به عقب‌نشینی از لبنان شود.
در جنگ سی‌وسـه‌روزه نیز اسـرائیل برای ریشـه‌کن‌کردن حزب‌الله وارد عمل 
شـد. امـا پـس از سی‌وسـه روز، همان‌گونـه کـه حاج‌قاسـم از قـول جـان بولتون و 
وزیـر امـور خارجـه قطـر نقـل می‌کنـد، آنـان تقاضـای آتش‌بـس کردنـد. دلیـل ایـن 
درخواسـت را چنین بیان کردند که اگر اکنون آتش‌بس نشـود، ارتش اسـرائیل از 

هم خواهد پاشید.
در همین جنگ اخیر و پس از شهادت سید حسن نصرالله؟ره؟، ارتش اسرائیل 
دسـت بـه حملـه زمینـی بـه جنـوب لبنـان زد. تمـام تالش خود را بـه کار گرفـت، اما 
نتوانسـت در جنـوب لبنـان پیشـروی کنـد؛ مگر پـس از آتش‌بس و جایگزین‌شـدن 

نیروهای حزب‌الله با ارتش لبنان.
اسرائیل در حمله به ایران نیز، علی‌رغم طرح‌ریزی‌ها و تلاش برای غافلگیرکردن 
ایران و شهادت فرماندهان، پس از چند روز از آغاز جنگ تقاضای آتش‌بس کرد و از 
ترامپ برای ورود مسـتقیم به جنگ کمک خواسـت. همه این‌ها نشان می‌دهد که 
ابزار و امکانات نمی‌تواند در برابر ایمان و اراده الهیِ سربازان مؤمن ایستادگی کند.
این واقعیت، قدرت پوشالی نظامی آمریکا و اسرائیل و غرب را آشکار می‌سازد. 
بـا آنکـه در میـدان واقعیت توان پیروزی ندارند، می‌کوشـند تا پیروزی‌ای را که از راه 
میـدان بـه دسـت نیاوردنـد، از راه »جنـگ روانـی« به دسـت آورند. تالش برای خلع 



از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند












    

جزء   



ششم 



77

سلاح حزب‌الله لبنان از طریق فشار و تهدید به دولت لبنان از همین دست است. 
جنگ روانی همه آن چیزی است که طرف مقابل را دچار »اشتباه محاسباتی« کند 

و کاری را که در میدان نتوانسته انجام دهد، توسط خودی‌ها به نتیجه برساند.
برخـی خـود را عاقل می‌دانند، اما مقصودشـان از عقل و عقلانیت، ترسـیدن و 
حسـاب‌بردن از دشـمن اسـت. عقلانیت به معنای محاسبه درست است؛ محاسبه 
صحیح و دستگاه محاسباتی سالم، عقلانیت به این معناست. بعضی‌ها اسم عقل 
و عقلانیت را که می‌آورند، منظورشان ترسیدن است. وقتی می‌گویند عاقل باشید 
یعنی بترسید، یعنی منفعل باشید، یعنی از مقابل دشمن فرار کنید. نه، ترسوها حق 
ندارند اسم عقلانیت را بیاورند. ترسیدن و فرارکردن و میدان را خالی‌کردن اسمش 
عقلانیت نیست؛ اسمش همان ترس و فرار است. عقلانیت یعنی محاسبه درست.

مهم این اسـت که دسـتگاه محاسـباتی را حفظ کنیم، سالم نگه داریم 
و نگذاریم دچار اختلال شـود. اگر دسـتگاه محاسـباتی ما اختلال پیدا 
کند، بسیاری از امکانات ما هم از دست خواهد رفت و شرایط خوب ما 

تبدیل به شرایط بد خواهد شد.1

بنابرایـن، سالح اصلـی‌ای کـه دشـمن بـر ضـد جبهـه حـزب‌الله بـه کار می‌گیرد، 
توسط همان دسته اول در میان مؤمنان است. 

به نظر ما سلاح اصلی آمریکا در این منطقه نفوذ است؛ نفوذ در مراکز 
حسـاس و تصمیم‌گیـر. ایجاد تفرقه، ایجـاد تزلزل در عزم ملی ملت‌ها، 
ایجـاد بی‌اعتمـادی میـان ملت‌ها و دولت‌ها، دسـتکاری در محاسـبات 
تصمیم‌گیـران و وانمودکـردن اینکـه حالل مشـکلات این اسـت که زیر 
پرچـم آمریـکا برویـد و تسـلیم آمریـکا شـوید و حـرف آمریـکا را بپذیریـد. 
هرچـه او گفـت عمـل کنیـد و گـوش دهید، این حلال مشـکلات اسـت. 
این را در ذهنیت تصمیم‌گیران ملت‌های اسلامی و کشورهای اسلامی 
می‌خواهنـد وارد کننـد. سالح‌های آنـان این‌هاسـت کـه از سالح‌های 

سخت و نظامی خطرناک‌تر است. 2

بیانات رهبری؟مد؟، 1399/07/21. 	.1
همان، 1398/08/24. 	.2



78

نتیجه‌گیری
در بیـان قـرآن، مجاهـدتِ بی‌پـروا از سـرزنش‌ها تنهـا در پرتـو محبـت الهـی معنـا 
ئمٍِ< نه‌تنهـا نفی‌کننده ترس از جنگ روانی دشـمن 

َ
وْمَةَ لَا

َ
ـونَ ل

ُ
 يََخَاف

َ
می‌یابـد. آیـه >وَلَا

اسـت، بلکـه تأکیدی اسـت بـر این‌که پایبندی به جبهه حق مسـتلزم عبـور از حصار 
تردیدهـا و طعن‌هـای دنیاطلبـان اسـت. تاریخ مقاومت‌های اسالمی، از حزب‌الله 
لبنـان تـا جبهـه غـزه، گواهـی می‌دهـد که سالح »لا یخافـون« برترین ابـزار در برابر 
توپ‌های تبلیغاتی استکبار است. آنجا که مؤمن محاسبات خود را نه بر پایه ترس 
از زخم‌زبان‌ها، بلکه بر اساس محبت الهی سامان می‌دهد، سنت نصرت، چونان 

سیلابی خروشان بنیان‌های پوشالی دشمن را درهم می‌شکند.
کلیـد رهایـی از دام تـرس در گـروِ بازتعریـف قـدرت اسـت: اگـر مؤمـن منشـأ 
عـزت را تنهـا در یـد الهـی ببینـد، نه تهدیدهای اسـرائیل او را می‌لرزاند و نه تمسـخر 
غرب‌گرایان. این همان منطقی است که امام خمینی؟رضو؟ با تأسی به آیه 54 سوره 
مائده، ترس از »لومة لائم« را به جسـارتی تبدیل کرد که سـاواک را به زانو درآورد. 
امروز نیز هر قدم در مسیر جهادِ تبیین تنها با نفی محبت به غیرخدا و اتکا به ذلت 
در برابر مؤمنان ممکن می‌شـود. این اسـت معنای واقعی عقلانیت: محاسبه‌ای 
غَالِِبُونَ< 

ْ
إنَِّ حِـزْبَ اللهِ هُمُ ال

َ
کـه در آن هزینه‌هـای سـرزنش دنیـا در برابـر وعـده الهیِ >ف

ناچیز می‌نماید.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء هفتم

عداوت و بغضاء

نْ يوُقعَِ 
َ
يطَْانُ أ مَا يرُِيدُ الشَّ >إنَِّ

بيَنَْكُمُ العَْدَاوَةَ وَالْْبَغْضَاءَ<
سوره مائده، آیۀ 91

91 مائده | جزء 7

مسلماً شیطان می‌خواهد بین شما 

دشمنی و کینۀ سخت ایجاد کند.

 حسین کاظم‌زاده



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

123



عداوت


 و 
بغضاء


  

    
جزء هفتم 







81

مقدمه
یکی از اصلی‌ترین نقشه‌های شیطان برای تضعیف جامعه اسلامی و وابسته‌کردن 
آن به قدرت‌های شـیطانی، ایجاد نفرت و دشـمنی میان مؤمنان اسـت. هنگامی 
کـه بغضـاء در دل‌هـا ریشـه می‌دوانـد و عـداوت در رفتارهـا بـروز می‌کند، انسـجام 

اجتماعی فرو می‌ریزد و استقلال جامعه از دست می‌رود.
این یادداشت به بررسی این آیه و آیات مرتبط می‌پردازد تا سازوکارهای قرآنیِ 

صیانت از وحدت، همبستگی و قدرت جمعی جامعه ایمانی روشن شود.

معنا و نسبتِ دو کلیدواژه: »عداوت« و »بغضاء«
تحلیـل واژگانـی نخسـتین گام اسـت. علامـه طباطبایی؟ره؟ در توضیح ایـن دو واژه 
جمع‌بنـدی کرده‌اند: »عداوت« دشـمنی‌ای اسـت که به عرصه بیـرون راه می‌یابد؛ 
خصومـت آشـکار، سـتیز رفتـاری و عمـل خصمانه. در برابـر آن، »بغضـاء« به نفرت 
درونی اشاره دارد؛ احساسی از بی‌محبتی و کینه که در دل‌ها جای می‌گیرد و انسان 
را از دوستی پیشین یا امکان آشتی بازمی‌دارد. به زبان ساده: بغضاء، نفرت درونی 

است و عداوت، نمود بیرونی همان نفرت.
ترکیب این دو در یک آیه تصویری دو‌لایه می‌سـازد: نخسـت بغضاء در دل‌ها 
ریشـه می‌دوانـد، سـپس عداوت همـان نفرت را بـه کنش اجتماعی بـدل می‌کند. 
بنابراین شیطان تنها به رفتار خصمانه بسنده نمی‌کند؛ پیش از آن در دل‌ها کینه 

می‌پاشد تا رفتارها به‌تدریج زشت و خصمانه شود.



82

خطاب آیه: جامعه مؤمنین در مرکز حمله
آیـه خطابـش روشـن اسـت: مؤمنـان. یعنـی شـیطان همـواره و به‌ویـژه بـه »جبههٔ 
داخلی ایمان« حمله می‌کند. او می‌خواهد بندگان خدا را به جان یکدیگر بیندازد؛ 
جایـی کـه اگـر موفق شـود، ضربـه‌اش چندین‌بـاره خواهد بـود: هم رابطه بـا خدا و 
رسول تضعیف می‌شود، هم انسجام اجتماعی فرو می‌ریزد و هم ظرفیت مقاومت 

جمعی کاهش می‌یابد.
به‌طـور مثـال، در ماجـرای اغتشاشـات هـزار و چهارصـد و یـک، دشـمنان تمـام 
تالش خـود را کردنـد تـا میـان طبقـه به‌اصطالح حزب‌اللهی‌بـا افـراد شـل‌حجاب یـا 
بی‌حجـاب نفـرت و عـداوت فراگیـر شـود. سـال‌ها بود کـه جامعه با مسـئله حجاب 
دسـت‌وپنجه نـرم می‌کـرد، امـا هیـچ‌گاه بـه بحـران تبدیـل نشـده بـود. دشـمن بـا 
الگوریتمی پیچیده در فضای مجازی و رسانه‌ای این خط را دنبال می‌کرد؛ به برخی 
اظهار نظرها و فیلم‌ها ضریب می‌داد و می‌کوشید مطلقاً فضای همدلی میان آحاد 

جامعه دیده نشود.
در مقابـل، رهبـر انقالب بارهـا در عین تصریـح به حرمت سیاسـی بی‌حجابی، 
تأکیـد داشـتند کـه ایـن خانم‌هـای بی‌حجـاب اهـل معنویـت و خـدا هسـتند و اگـر 
بداننـد پشـت ایـن پـروژه آمریـکا و اسـرائیل قـرار دارنـد، دسـت از ایـن کار خواهنـد 
کشـید. ایشـان درحالی‌کـه فعـل را حـرام دانسـتند، فاعـل را نهایتـا غافلـی معرفـی 
کردند که در صورت تنبه، در جبهه ما خواهد بود و تصریح داشتند این‌ها فرزندان 

خود ما هستند.

وحدت؛ سرمایه بنیادین جامعه ایمانی
وحدت میان مؤمنان تنها یک ارزش اخلاقی نیست؛ سرمایه‌ای راهبردی برای بقای 
وا وَتذَْهَبَ 

ُ
 تَنَازَعُوا فَتَفْشَـل

َ
ُ وَلَا

َ
طِيعُوا الَله وَرَسُـولَه

َ
امـت اسـت. قـرآن کریـم می‌فرمایـد: >وأَ

رِيحكُُـمْ<1 اطاعـت و انسـجام دو روی یـک سـکه‌اند؛ زمانـی کـه جامعـه ایمانـی در 
یکپارچگـی اعتقـادی و ولایـی قـرار گیـرد، نیرویـی اجتماعـی پدیـد می‌آید کـه نه‌تنها 

هویت را حفظ می‌کند، بلکه قدرت مقاومت و نصرت الهی را نیز جذب می‌نماید.

انفال، 46. 	.1



عداوت


 و 
بغضاء


  

    
جزء هفتم 







83

وحدت و شـوکت در جامعه ذیل اطاعت از خدا و رسـول شـکل می‌گیرد؛ یعنی 

اگر احکام خدا از یک‌سـو و ولایت حاکم الهی از سـوی دیگر در جامعه فراگیر شـود، 

ایـن ثمـره حاصـل خواهـد شـد. در غیـر ایـن صـورت، عـزت و شـکوه امت اسالمی از 

میان می‌رود.

جالب آن‌که این آیه در سـیاق جهاد و مبارزه نازل شـده اسـت؛ یعنی اطاعت از 

رهبـر جامعه اسالمی در بزنگاه جهاد بسـیار حیاتی‌تر خواهـد بود و رمز وحدت در 

بحرانی‌ترین زمان حیات یک جامعه است. ما در جنگ تحمیلی اخیر نیز مشاهده 

کردیـم کـه محوریـت ولایت رهبر انقالب در این میدان، هم آحاد مردم را به صحنه 

آورد و هم قدرتی در برابر آمریکا و اسرائیل ایجاد کرد.

اساساً جامعه اگر بخواهد استقلال خود را حفظ کند، روی پای خود بایستد و 

از ولایت طاغوت اجتناب نماید، نیاز دارد مؤلفه‌های قدرت خود را بشناسد، حفظ 

کند و تقویت سازد. وحدت میان آحاد مردم مهم‌ترین سرمایه جامعه ایمانی است.

مُؤْمِنيَِن<1 
ْ
يَّدَكَ بنَِرْصهِِ وَباِل

َ
ِي أ

َّ
ازهمیـن‌رو قـرآن در جـای دیگـر می‌فرمایـد: >هُـوَ الَّذ

تعبیـر قابـل تأمـل آن اسـت که در کنـار نصرت خداوند، یاری مؤمنان نیز ذکر شـده 

اسـت. در واقـع اتحاد و همبسـتگی میان مـردم قدرتی می‌آفریند کـه هیچ نیرویی 

توان مقابله با آن را ندارد.

تمسک به »حبل الله«؛ سازوکار فنی وحدت
یکی از آیاتی که در این بحث می‌تواند سیاست‌های کلیِ وحدت و دوری از اختلاف 

 
َ

را تبییـن کنـد، آیات 103 و 104 سـوره آل‌عمران اسـت: >وَاعْتَصِمُـوا بِِحبَْلِ اللهِ جََمِيعًا وَلَا

صْبَحْتُمْ بنِعِْمَتهِِ إخِْوَاناً<.
َ
أ
َ
وبكُِمْ ف

ُ
ل
ُ
فَ بَيْْنَ ق

َّ
ل
َ
أ
َ
عْدَاءً ف

َ
نْتُمْ أ

ُ
 ك

ْ
يْكُمْ إذِ

َ
رُوا نعِْمَتَ اللهِ عَل

ُ
ك

ْ
وا وَاذ

ُ
تَفَرَّق

نخسـت، دعـوت بـه اعتصـام به حبـل الله به‌صـورت عمومـی و جمعی مطرح 

شده است؛ یعنی علاوه بر اینکه تک‌تک مؤمنان باید به این ریسمان چنگ بزنند، 

کل امـت نیـز بایـد متمسـک بـه آن شـود و از تفرقـه دوری کنـد. در واقـع، مقیـاس 

وحدت، مقیاس کل امت اسلامی است نه مقیاس فردی.

انفال، 62. 	.1



84

دوم، یکی از راهکارهای این اعتصام یادآوری نعمت‌های الهی، به‌ویژه نعمت 
وحـدت اسـت؛ اینکـه بـه یاد آوریـد چه بودید و چه شـدید: دشـمن یکدیگـر بودید 
و بـه برکـت اسالم بـرادر شـدید. بـه زبـان امـروز، جهـاد امیدآفرینـی در جامعـه یکی 
از کلیدهـای ایجـاد همدلـی میـان مـردم اسـت. وقتـی جامعـه نعمت‌هـای خـود را 

بشناسد، زمینه اختلاف از میان می‌رود.
كَُنْ 

ْ
در آیـه بعـدی، سـازوکار و فنـاوری ایـن اعتصـام نیز بیان شـده اسـت: >وَلْت

مُفْلحُِونَ<.
ْ
كَِ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
رِ وأَ

َ
مُنْك

ْ
مَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ال

ْ
مُرُونَ باِل

ْ
يْْرِ وَيَأ

َ  الْخْ
َ

ةٌ يدَْعُونَ إلَِى مَّ
ُ
مِنْكُمْ أ

رمـز تحقـق وحـدت ملـی در جامعـه آن اسـت کـه حلقه‌هایـی شـکل گیرنـد کـه 
دعوت به خیر کنند، گفتمان‌سازی دینی و ملی را سامان دهند و امر به معروف و 
نهـی از منکـر را پیـش ببرند. به بیان دیگر، یک شـبکه هدایت‌گر و جلودار اجتماعی 
بایـد به‌صـورت منظـم و مسـتمر انسـجام را دنبال کند. این‌ها همان حلقه سـخت 
جامعـه اسالمی‌اند و قـرآن از آنـان بـا تعبیـر »رَبیّـون« یـاد می‌کنـد؛ حلقه‌هایی که 

ارتباط روشن با امام و امت دارند.

زبان؛ ابزار اصلی شیطان در ترویج نزاع
حْسَـنُ إنَِّ 

َ
تِِي هِِيَ أ

َّ
وا ال

ُ
لْ لعِِبَـادِي يَقُول

ُ
ایـن آیـه بـر نکتـه‌ای کلیدی انگشـت می‌گـذارد: >وَق

سَانِ عَدُوًّا مُبيِنًا<.1
ْ
ن ِ

ْ
يْطَانَ كََانَ للِْإ  بيَْنَهُمْ إنَِّ الشَّ

ُ
غ يْطَانَ يَنْْزَ الشَّ

شـیطان از طریـق سـخن ناسـالم و نزاع‌آفریـن میـان مؤمنـان نفـوذ می‌کنـد: 
 بيَْنَهُمْ<. زبان، سالحی نرم اما مخرب اسـت؛ اظهارات نسـنجیده، 

ُ
غ ـيْطَانَ يَنْْزَ >إنَِّ الشَّ

نقل‌قول‌هـای بی‌محابـا، شـایعه‌پراکنی و تعبیـرات تنـد، بـذر بغضـاء را در دل‌هـا 
می‌پاشـند. از ایـن‌رو آداب گفتـار، ضوابـط زبانـی و فرهنـگ مناظـره سـالم نـه زینـت 

اخلاقی صرف، بلکه ابزار دفاعی در برابر پروژه تفرقه‌اند.

تفرقه؛ قطع پیوند ولایی
 اللهِ ثُـمَّ ينُبَِّئُهُمْ بمَِا 

َ
مْرُهُـمْ إلَِى

َ
ءٍ إنَِّمَـا أ سْـتَ مِنْهُـمْ فِِي شََيْ

َ
ـوا دِينَهُـمْ وَكََانـُوا شِـيَعًا ل

ُ
رَّق

َ
ِيـنَ ف

َّ
>إنَِّ الَّذ

ـونَ<2 ایـن آیـه بـا لحنـی جدی می‌فرماید کسـانی کـه دین خـود را پراکنده 
ُ
كََانوُا يَفْعَل

اسراء، ۵۳. 	.1
انعام، 159. 	.2



عداوت


 و 
بغضاء


  

    
جزء هفتم 







85

کردنـد و بـه گروه‌هـا تقسـیم شـدند، دیگـر بـا پیامبـر رابطـه‌ای ندارنـد. ایـن تعبیـر 
صراحت دارد: تفرقه درونی نه‌تنها یک بحران اجتماعی، بلکه نوعی انقطاع ولایی 

و هویتی را به‌بار می‌آورد.
تقسـیم‌بندی‌های حزبـی و دوقطبی‌سـازی‌ها همـان قابلیتـی را دارنـد کـه آیه 
مائـده از آن سـخن می‌گویـد: ایجـاد بغضـاء و عـداوت. نتیجـه درازمـدت چنیـن 
فرایندی، قطع ریشه‌ها، ضعف مقاومت اجتماعی و ازبین‌رفتن استقلال سیاسی، 

اجتماعی و فرهنگی جامعه اسلامی است.

اختلاف رحمت
نکتـهٔ مهـم آن اسـت که همهٔ اختلاف‌هـا »مذموم« نیسـتند. در آموزه‌های دینی و 
تجربـه سیاسـی _ اجتماعـی، نوعـی اختالف وجـود دارد کـه »اختلاف رحمـت« نام 
گرفتـه اسـت؛ اختلافـی کـه درون یـک بسـتر مشـترک اصولـی رخ می‌دهـد و موجب 
پویایی، نقد سازنده و بالندگی می‌شود. چنین اختلافی به توازن و اعتدال اجتماعی 
کمـک می‌کنـد؛ ازهمیـن‌رو رهبـر انقالب بر ضرورت وجـود جریان‌هـای مختلف برای 

تولید برآیند معتدل تأکید کرده‌اند.
ایـن اختالف کارکـردی مثبـت بـرای جامعـه دارد، برخالف اختلافـی کـه اصـول 
هویتـی را نشـانه می‌گیـرد و محصـول دشـمنی و طراحـی بیرونی اسـت. ایشـان در 

توضیحی تاریخی چنین نقل کرده‌اند: 

من یک وقتی اینجا به خود آقای خاتمی _ همان وقت که ایشان وزیر 
بـود و آمـد پیـش مـن _ گفتم: ببین آقـای خاتمی! اگر امـروز یک جریان 
چپ در کشـور وجود نداشـت، من لازم می‌دانسـتم یک جریان چپ به 
وجود بیاورم تا برآیند این دو حرکت _ ]یعنی[ حرکتی که آقای هاشمی 

و او شروع کرده _ یک برآیند معتدل باشد.1

راهبردهای عملی برای صیانت از وحدت ایمانی
با توجه به تحلیل آیات یادشده می‌توان راهبردهایی عملی پیشنهاد کرد:

در دیدار جمعی از فضلای حوزه علمیه قم، 1388/04/30. 	.1



86

1. مدیریـت زبـان و گفتـار عمومـی: آمـوزش مهارت‌هـای گفت‌وگـو، مقابلـه بـا 
شایعه و تقویت آداب کلامی.

2. تقویـت سـاختارهای هدایـت اجتماعی: تشـکیل حلقه‌هـای دعوت منظم، 
شبکه‌سازی نخبگانی و سامان‌دهی کنشگران فرهنگی.

3. تقویت پیوند ولایی: برجسته‌سازی آموزه‌های ولایی و اهتمام به مرابطه 
عملی میان رهبران و مردم.

4. تشخیص اختلاف رحمت از اختلاف تخریبی: فراهم‌آوردن مجراهایی برای 
نقد و جریان‌سازی سالم بدون خروج از چارچوب اصولی.

5. شناسـایی و خنثی‌سـازی طراحی‌هـای دشـمن: حساسیت‌سـازی عمومی 
نسبت به جریان‌های تفرقه‌افکن و مستندسازی نفوذهای دشمنی.

نتیجه‌گیری
َغْضَاءَ< تنها یک هشدار اخلاقی نیست؛  عَدَاوَةَ وَالْبْ

ْ
نْ يوُقعَِ بيَْنَكُمُ ال

َ
يْطَانُ أ آیهٔ >إنَِّمَا يرُِيدُ الشَّ

بلکه نقشه‌راهی برای حفاظت از هویت و توان اجتماعی امت است. فهم دقیق و 
واژگانیِ »عداوت« و »بغضاء«، شـناخت ابزار شـیطان _ به‌ویژه زبان _ و آموختن 
سـازوکارهای قرآنـی وحدت از آیات گوناگون، مجموعه‌ای از دست‌به‌دسـت‌دادن 

معرفتی و عملی برای صیانت از جامعه ایمانی فراهم می‌آورد.
اگر جامعه‌ای بخواهد پایدار، مقتدر و مؤثر در عرصه تاریخی باشـد، باید این 
سـرمایه عظیـم وحـدت را پـاس بـدارد و ریزش‌هـای آن را بـا همـان جدیتـی کـه آیه 

هشدار می‌دهد، مهار کند.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء هشتم

مصرف علیه مقاومت

بُوا وَلََا تسُْْرفِوُا  >وَكُُلوُا وَاشْْرَ

إنَِّهُ لََا يُُحبُِّ المُْسْْرفِيَِن<
سوره اعراف، آیۀ 31

31 اعراف | جزء 8

بخورید و بنوشید، ولی اسراف نکنید، 

که خدا اسراف‌کاران را دوست ندارد!

 علی محمدی‌راد



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

154



مصرف علیه مقاومت









  

    
جزء هشتم 







89

مقدمه
انسـان مالـک امـوال خـود اسـت، امـا مجـاز نیسـت هرگونـه کـه میـل داشـت از آن 
استفاده کند. برای نمونه، اگر کسی دارایی فراوانی داشته باشد ولی سقفی بالای 
سـر نداشـته باشـد و همـه آن را صـرف خـوراک کنـد، بی‌تردید به سـفاهت شـناخته 

خواهد شد.
خداوند متعال همین نکته روشـن را در آیه 31 سـوره اعراف بیان کرده است: 
مُسْْرفِيَِن< حال اگر همه دارایی خود را به اسکناس 

ْ
 يُُحبُِّ ال

َ
وا إنَِّهُ لَا

ُ
 تسُْْرفِ

َ
بُوا وَلَا وا وَاشْْرَ

ُ
>وَكُُل

تبدیـل کنـد و آن را بـرای پختـن یـک وعـده ناهـار بسـوزاند، قطعـا دیوانـه خطـاب 
خواهد شد.

رْ تَبْذِيرًا إنَِّ   تُبَـذِّ
َ

ایـن حقیقـت بدیهـی را نیـز قـرآن کریـم یـادآور شـده اسـت: >وَلَا
يَاطِيِن<1 بنابراین، اسراف و تبذیر هر دو وصفی ناپسندند؛ با  رِينَ كََانوُا إخِْوَانَ الشَّ

مُبَذِّ
ْ
ال

این تفاوت که اسراف به مصرف بی‌رویه در امور عقلایی گفته می‌شود، در حالی‌که 
تبذیر به مصرف در امور غیرعقلایی اطلاق می‌گردد.

اسراف نفس
قرآن کریم در گسترش معنای اسراف، گامی فراتر می‌نهد و آن را درباره خود انسان 
نیز صادق می‌داند؛ یعنی گاهی انسان خویشتن را اسراف می‌کند، نه صرفاً اموال 
 تَقْنَطُوا 

َ
نْفُسِهِمْ لَا

َ
وا عََلَىَ أ

ُ
ف سْْرَ

َ
ِينَ أ

َّ
لْ ياَ عِبَادِيَ الَّذ

ُ
تحت مالکیتش را. خداوند می‌فرماید: >ق

غَفُورُ الرَّحِيمُ<.2
ْ
نوُبَ جََمِيعًا إنَِّهُ هُوَ ال مِنْ رحَْْمَةِ اللهِ إنَِّ الَله يَغْفِرُ الذُّ

اسراء، ۲۶ و ۲۷. 	.1
زمر، 53. 	.2



90

همچنیـن در آیـه دیگـری که نیایش ربیون را بازگـو می‌کند، به همین حقیقت 
مْرِناَ وَثَبِّتْ 

َ
افَنَا فِِي أ اَ ذُنوُبَنَا وَإسِْْرَ

َ
فِرْ لَن

ْ
وا رَبَّنَا اغ

ُ
ال

َ
نْ ق

َ
 أ

َّ
هُمْ إلَِّا

َ
وْل

َ
اشـاره شـده اسـت: >وَمَا كََانَ ق

كََافرِِينَ<.1
ْ
قَوْمِ ال

ْ
ناَ عََلَىَ ال دَامَنَا وَانصُُْرْ

ْ
ق
َ
أ

بنابرایـن، اسـراف خـود یعنـی خرج‌کـردن بیـش از انـدازه توانایی‌هـا و نیروهـا 
در امـور دنیایـی. انسـان نه‌تنهـا نسـبت بـه دارایی‌هایش، بلکه نسـبت بـه وجود و 
ظرفیت‌های خویش نیز مسئول است؛ مسئولیتی که تعیین می‌کند تا چه اندازه 

به نیازهای دنیایی مبادرت ورزد و چگونه میان دنیا و آخرت توازن برقرار کند.

جامعه‌ای که عاقل است تبذیر ندارد
جامعـه‌ای کـه عاقـل اسـت، تبذیر ندارد. شـاید علت اینکـه در آیات قرآن بیشـتر به 
اسراف به‌عنوان یک رذیله پرداخته شده تا تبذیر، این باشد که در جامعه اسلامی 
اسراف شایع‌تر و مورد ابتلاءتر است. تبذیر در حقیقت نتیجه یک وضعیت فروتر از 
انسانیت است؛ در رتبه شیاطین قرار دارد و مخصوص جامعه‌ای است که بهره‌ای 
از عقـل نـدارد. امـا در جامعـه اسالمی کـه حدی از حاکمیـت عقل بـرای آن متصور 

هستیم، چنین وصفی دور از ذهن است.
در مقابـل، بـر اسـاس اندیشـه غربی نه‌تنها اسـراف، بلکه تبذیر هـم در اموال 
شـخصی مذمـوم شـمرده نمی‌شـود؛ زیـرا جلوگیری از چنیـن رفتـاری را در تضاد با 
آزادی عمـل و مانـع شـکوفایی انسـان می‌داننـد. بـه همین دلیل اسـت که مثلاً در 
یـک کشـور غربـی، گوجۀ مـورد نیاز زندگی عادی چند هزار نفـر، تنها در یک روز و در 

قالب یک جشن مصرف می‌شود.

آثار سیاسی و اجتماعی اسراف
هرچنـد هرکـدام از ایـن دو نـگاه نتایجـی در زندگـی فـردی به‌دنبـال دارنـد و لـذت و 
آسـایش در هر یک از این دو نوع زندگی دسـتخوش تغییر می‌شـود، اما مهم‌تر از 

آثار فردی، آثار اجتماعی چنین نگاهی است که در ادامه خواهد آمد.
طبیعتاً بخش زیادی از درآمد و منابع یک جامعه میان مردم آن کشور پراکنده 

آل‌عمران، 147. 	.1



مصرف علیه مقاومت









  

    
جزء هشتم 







91

غ از سیاسـت‌های کلان، یـک سـبک زندگـی خـاص می‌توانـد وضعیـت  اسـت و فـار
اقتصـادی آن جامعـه را به‌کلـی دگرگـون کنـد؛ به‌گونـه‌ای کـه دولت‌هـا نیـز تـوان 

جلوگیری از آن را نخواهند داشت.
به‌عبـارت دیگـر، اگـر مـردم جامعـه‌ای بیش از نیاز خـود مصرف کننـد، اقتصاد 
آن جامعه به‌طور کامل متکی به خارج خواهد شـد. زیرا سـرمایه‌های این جامعه 
عمدتـا صـرف تهیـه کالا و خدمـات می‌شـود و کمتـر دولتـی توانایی پاسـخ‌گویی به 
همـه نیازهـای یـک جامعـه مصرف‌گـرا را دارد. در نتیجه، چنین جامعـه‌ای ناچار به 
درخواست کالا از دیگر کشورها خواهد شد و در نهایت به بازاری بزرگ برای کالاهای 

خارجی تبدیل می‌شود؛ و این همان وابستگی اقتصادی است.
درحالی‌که اگر دارایی مردم نه‌تنها به سمت مصرف بیش از نیاز نرود، بلکه در 
تولید داخلی سرازیر شود، نتیجه آن خواهد بود که دولت علاوه بر تأمین نیازهای 
جامعه خود، توان صادرات کالا و خدمات به دیگر کشـورها را نیز خواهد داشـت. 
در این صورت، اقتصاد از حالت وابسته خارج شده و به اقتصادی برون‌زا و مقاوم 

تبدیل می‌شود.
از دیگـر نتایـج مصرف‌گرایـی، اختالف طبقاتـی اسـت؛ زیـرا آنچـه شـکاف میـان 
گروه‌هـای مختلـف جامعـه را ایجـاد می‌کند، نوع زندگی آنان اسـت نه صرفاً میزان 
درآمدشـان. چه‌بسـا افـرادی کـه درآمـد زیـادی دارنـد امـا چون سـبک زندگـی آنان 
مصرف‌گرایانه نیست، جزو طبقه بالادست و مرفه محسوب نمی‌شوند و همانند 

سایر افراد در میان مردم عادی زندگی می‌کنند.
این‌ها نتایج بزرگی هستند که از اسراف‌های کوچکِ تک‌تک افراد جامعه پدید 
می‌آینـد. بـا ایـن نـگاه، اسـراف تنها یـک خطای فـردی در محدوده زندگی شـخصی 
نیسـت؛ بلکـه آثـار و تبعـات آن اجتماعی اسـت و بی‌تردید مؤاخذه آن نیز شـدیدتر 

خواهد بود، زیرا به پیکرهٔ یک جامعه اسلامی آسیب می‌زند.

جامعهٔ قانع، جامعهٔ پیروز
در برابر اسـراف، اقتصاد میانه‌روی قرار دارد که در روایات بر آن تأکید شـده اسـت. 
میانه‌روی نتیجه قناعت اسـت. قناعت به معنای چشم‌پوشـی از نیازهای طبیعی 



92

و دست‌کشـیدن از کفاف زندگی نیسـت؛ بلکه کفاف، حدومرز قناعت اسـت. یعنی 
بهره‌منـدی از دنیـا و نعمت‌هـا تـا حـد کفـاف. ایـن حد کفـاف را نیز همان حـد میانه 

جامعه تعیین می‌کند؛ یعنی همانند عموم مردم زندگی‌کردن.
اگـر جامعـه‌ای بـه حـد کفـاف خـود قانـع باشـد و مسـیر میانـه‌روی را در پیـش 
گیـرد، ثـروت مـازاد آن جامعـه صـرف تولیـد و دسـتگیری از افراد فرودسـت خواهد 
شـد. نتیجـه چنیـن رویکـردی، عـدم وابسـتگی بـه اراده بیـرون از مرزهـای کشـور و 
ازمیان‌رفتـن فقـر اسـت. جامعـه قانـع هرگز تن به ذلـت نمی‌دهد و ایـن عزتمندی 

رمز پیروزی او در هم‌آوردهاست.
مخالفـت بـا اسـراف در اندیشـه اسالمی مبتنـی بـر نگاهـی عمیـق بـه انسـان 
و مسـیر کمـال اوسـت؛ نگاهـی کـه عالوه بر نتایـج فـردی در اندازه سـعادت ابدی، 
پیامدهـای اجتماعـی بزرگی نیز دارد. از همین رو می‌توان اصلاح الگوی مصرف در 

جامعه را یکی از ارکان ساخت اقتصاد اسلامی دانست.

نتیجه‌گیری
اسراف تنها هدررفتن مال نیست؛ بلکه تخریب ظرفیت‌های مقاومت جامعه است. 
وا< نه یک توصیه اخلاقی، بلکه راهبردی کلان برای حفظ استقلال امت 

ُ
 تسُْْرفِ

َ
آیه >وَلَا

اسلامی است. اسراف، چه در مصرف مادی و چه در »اسراف نفس«1 جامعه را به 
سوی وابستگی اقتصادی و ذلت سیاسی سوق می‌دهد. این همان نقطه تقابل 
نـگاه توحیـدی با اندیشـه لیبرالی اسـت: در نـگاه غربی، مصرف بی‌حـد نماد آزادی 
ـيَاطِيِن<2 خوانده می‌شـود. جامعه‌ای  اسـت، اما در قرآن، چنین رفتاری >إخِْوَانَ الشَّ
که اسراف پیشه کند، ناخواسته به بازاری برای کالاهای دشمن تبدیل می‌شود و 

اقتصادش به ابزاری برای سلطه‌پذیری بدل خواهد شد.
راه نجـات، قیـام قناعت اسـت؛ نه فقر ریاضت‌گونه، بلکـه میانه‌رویی که ثروت 
ملی را از مسیر مصرف بی‌رویه به سمت تولید و خودکفایی هدایت می‌کند. در این 
بُوا< نه یک اجـازه، بلکه فرمانی جهادی بـرای حفظ ذخایر مقاومت  ـوا وَاشْْرَ

ُ
نگاه،>كُُل

زمر، 53. 	.1
اسراء، 27. 	.2



مصرف علیه مقاومت









  

    
جزء هشتم 







93

اسـت. جامعـه قانـع بـا تبدیـل سـرمایه‌های مـازاد بـه زیرسـاخت‌های تولیـدی، 
حلقه‌های وابستگی به استکبار را می‌شکند و اقتصاد را به سنگری در برابر تهاجم 
فرهنگی و سیاسی دشمن تبدیل می‌کند. تجربه تاریخی محاصره‌های اقتصادی 
علیه ایران، گواهی زنده بر این حقیقت است که میانه‌روی قرآنی، سلاح خاموش 

شکست پروژه‌های تحریم است.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء نهم

روح حاکم بر مقاومت

> َ رَمََىٰ >وَمَا رَمَيتَْ إذِْ رَمَيتَْ وَلَكِنَّ اللَّهَّ

سوره انفال، آیۀ 17
17 انفال | جزء 9

]ای پيامبر![ هنگامی که به‌سـوی دشـمنان تير پرتاب 

کردی، تو پرتاب نکردی؛ بلکه خدا پرتاب کرد.

 محمد گوهری



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

179



روح حاکم بر مقاومت











    
جزء   


نهم 



97

مقدمه
در صحنۀ باشکوه بدر، هنگامی‌که سپاه اندک مؤمنان در برابر انبوه کفار ایستاده 
بود، پیامبر خدا؟صل؟ به حضرت علی؟ع؟ فرمودند: مشتی خاک و سنگ‌ریزه از زمین 
برگیر و به من بده. آن مشتی کوچک از خاک، با دعای پیامبر؟صل؟، در هوا پاشیده 
شـد و به فرمان خدای قادر، چون گردبادی سـهمناک بر چهره دشـمن فرود آمد؛ 

صف‌ها را درهم شکست و دل‌ها را از هیبت الهی آکنده ساخت.

بدر، تنها یک نبرد نبود
ـی اراده خـدا در میـدان عمـل انسـان بـود. آیاتـی چـون 

ّ
ایـن لحظـه، لحظـه تجل

كِنَّ الَله رَمََى<1 یادآور آن است که 
َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
هُمْ وَمَا رَمَيْتَ إذِ

َ
تَل

َ
كِنَّ الَله ق

َ
وهُمْ وَل

ُ
مْ تَقْتُل

َ
ل
َ
>ف

پیروزی نه از شمشیر و سپاه، بلکه از نفس ایمان و نصرت الهی ناشی شد. در جایی 
که انسان با قلبی پاک و نیتی خدایی گام برمی‌دارد، دست او دست خدا می‌شود؛ 

پرتاب او پرتاب خدا، و اراده‌اش، اراده آسمان.
چنان‌که در روایتی از رسول خدا؟صل؟ نقل شده است که خداوند می‌فرماید: 
ذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ 

َّ
حْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ ال

َ
ا أ

َ
إِذ

َ
هُ، ف حِبَّ

ُ
ةِ حَتّى أ

َ
افِل

َ
يَّ بِالنّ

َ
بُ إِل رَّ

َ
يَتَق

َ
هُ ل

َ
»إِنّ

ـذِي يَبْطِـشُ بِهَـا« )اگـر دعایم کند، 
َّ
ـذِي يَنْطِـقُ بِـهِ، وَيَـدَهُ ال

َّ
ـذِي يُبْصِـرُ بِـهِ، وَلِسَـانَهُ ال

َّ
ال

اجابتـش می‌کنـم و اگـر چیـزی بخواهـد، عطایش می‌کنـم. بنده با نافلـه و کارهای 
مستحب به مقام قرب می‌رسد و دست او دست من، گوش او گوش من و تمام 

اعضا و جوارح او خدایی می‌شود و آنچه بخواهد، همان می‌شود(.2

انفال، 17. 	.1
المحاسن، 1047/454/1. 	.2



98

كِنَّ الَله رَمََى<1 نه‌فقـط از امداد غیبی در 
َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
خداونـد در آیـه >وَمَا رَمَيْـتَ إذِ

بدر سخن می‌گوید، بلکه اصل رابطه میان انسان و خدا را آشکار می‌سازد؛ آن‌گاه 

که مؤمن در مسیر حق می‌کوشد، در واقع خداست که در وجود او حرکت می‌کند. 

ءً حَسَـنًا<2 اسـت؛ آزمایشـی سرشـار از لطف و پاداش، تا مؤمنان 
َ

چنین ایمانی >بلََا

راستین از مدّعیان جدا شوند.

انسـان اگـر بـا اعتقـاد صحیح در مسـیر حق حرکت کند و بـه فرمان الهی تلاش 

ءً 
َ

مُؤْمِننَي مِنْهُ بلََا
ْ
نمایـد، امدادهـای خداونـد را در پـی خـود خواهد داشـت: >وَلِِيُبْلِِيَ ال

حَسَنًا<3 >بلَاءً< به‌معنای آزمایش است؛ اگر با نعمت و پیروزی همراه باشد، »بلاء 

حسن« است و اگر با مصیبت و مجازات باشد، »بلاء سیّء« خواهد بود. چنان‌که 
يِّئَاتِ<.4 َسَنَاتِ وَالسَّ وْناَهُمْ باِلْحْ

َ
قرآن درباره بنی‌اسرائیل می‌فرماید: >وَبَل

ـی حقیقتی عمیـق بود که نشـان داد قدرت 
ّ
پـس بـدر تنهـا یـک نبـرد نبود؛ تجل

حقیقـی در طاعـت و ایمـان اسـت. زمانی که عمل از ایمان برخیزد، همه هسـتی با 

انسان ایمان‌دار همراه می‌شود و خداوند خود دست او را برای پیروزی می‌گیرد.

استقلال
در کانون هر ملت زنده، دو نیروی الهی جریان دارد: امید و تواضع؛ و هر دو ستون‌های 

حقیقـی اسـتقلال‌اند. امیـد، موتـور حرکـت در لحظه‌های سـخت و بحران‌هاسـت و 

تواضع، سپر محافظ در روزهای پیروزی و شکوه همان دو نیرویی که در آیه شریفه 

كِـنَّ الَله رَمََى<5 زیباتریـن جلوه خـود را یافته‌اند. ایـن آیه در 
َ
 رَمَيْـتَ وَل

ْ
>وَمَـا رَمَيْـتَ إذِ

ظاهـر از میـدان جنـگ بـدر سـخن می‌گوید؛ امـا در عمق معنا، برای همـه زمان‌ها و 

همـه ملت‌هاسـت؛ برای مردمی که می‌خواهند مسـتقل بماننـد، روی پای خویش 

بایستند و در عین قدرت، از یاد خدا غافل نشوند.

انفال، 17. 	.1
همان. 	.2
همان. 	.3

اعراف، 1۶8. 	.4
انفال، 17. 	.5



روح حاکم بر مقاومت











    
جزء   


نهم 



99

استقلال حقیقی
استقلال واژه‌ای است که در قاموس ملت‌ها همواره با مفاهیم سیاسی، نظامی 
و اقتصـادی گـره خـورده اسـت. اما اسـتقلال حقیقی، سـتونی اسـت کـه در اعماق 
هویـت یـک ملـت ریشـه دارد؛ اسـتقلالی کـه نـه صرفـا به‌معنـای عـدم وابسـتگی 
خارجـی، بلکـه به‌معنـای اقتدار فکری و خودباوری عمیق اسـت. ایـن اقتدار زمانی 
بـه اوج می‌رسـد کـه بـا مبانـی اعتقـادی و توحیـدی پیونـد بخـورد؛ جایـی که تلاش 
انسـان نقطـه آغـاز اسـت و نصـرت الهـی نقطـه پایان محـور و چـراغ راه این مسـیر، 
همـان آیـه‌ای اسـت که در قلب نبردی سرنوشت‌سـاز بر قلـب پیامبر اکرم؟صل؟ نازل 
شد و منشور عملی هر مجاهد و هر ملت مستقل‌ساز را تا ابد حک کرد: >وَمَا رَمَيْتَ 

كِنَّ الَله رَمََى<.1
َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
إذِ

بنابرایـن رسـیدن بـه اسـتقلال سیاسـی و اقتصـادی و دیگر عرصه‌ها از مسـیر 
اسـتقلال فکـری می‌گـذرد. همچنان‌کـه امـام خمینـی؟رضو؟ ایـن اصـل اصیـل را برای 

رسیدن به استقلال حقیقی یادآور می‌شوند و می‌فرمایند: 

مـا بایـد سـال‌های طولانـی زحمـت و مشـقت بکشـیم تا از فطـرتِ ثانی 
خـود متحـول شـویم، خـود را بیابیـم، روی پـای خویـش بایسـتیم و 
مسـتقل گردیـم؛ دیگـر احتیاجی به شـرق و غرب نداشـته باشـیم. باید 
از همان بچه‌ها شـروع کنیم و تنها مقصدمان، تحول انسـانِ غربی به 
انسـانی اسالمی باشـد. اگـر این مهم را انجـام دادیم، مطمئن باشـید 
هیچ‌کس و هیچ قدرتی نمی‌تواند به ما ضربه بزند. اگر ما از نظر فکری 

مستقل باشیم، آنان چگونه می‌توانند به ما ضربه بزنند؟2

امید
در مسیر کسب و حفظ استقلال، ملت‌ها قطعاً با دوره‌هایی از سختی، شکست‌های 
موقـت و فشـارهای طاقت‌فرسـا مواجـه می‌شـوند. تاریـخ انقالب اسالمی ایـران 
مملـو از چنیـن بزنگاه‌هایی اسـت؛ از روزهای آغازیـن مبارزه تا دوران دفاع مقدس 

همان. 	.1
صحیفه امام، ج15، ص310-309. 	.2



100

و تحریم‌های سخت کنونی. در این لحظات، بزرگ‌ترین خطری که ملت‌ها را تهدید 
می‌کند، یأس، خودباختگی و ازدسـت‌دادن امید اسـت. همچنان‌که مقام معظم 
رهبـری؟مد؟ در بیانیـه گام دوم بـه ایـن اصـل مهـم و سرنوشت‌سـاز اشـاره می‌کننـد و 
می‌فرمایند: »توصیه من امید و نگاه خوش‌بینانه به آینده است. بدون این کلید 

اساسیِ همه قفل‌ها، هیچ گامی نمی‌توان برداشت«.
 رَمَيْتَ<1 )و آنـگاه که پرتاب کردی، تو پرتاب 

ْ
بخـش اول آیـه، یعنـی >وَمَا رَمَيْتَ إذِ

نکـردی( تأکیـد می‌کنـد که کنش انسـانی، یعنی تالش، مجاهدت، اقـدام و مبارزه 
در میـدان، امـری ضـروری و واجـب اسـت. این قسـمت از آیه، مجوز دست‌کشـیدن 
و انفعال نیسـت؛ بلکه مسـئولیت ما در قبال وظایفمان را یادآور می‌شـود، چه در 
مقـام رهبـران، چـه در جایگاه مسـئولان و چـه در نقش آحاد ملت. اگـر در بزنگاه‌ها 
مأیـوس شـویم و تالش را رهـا کنیم، به‌طور قطع نیروی مـادی و معنوی لازم برای 
عبـور از بحـران را از دسـت خواهیـم داد. ایـن تالش همـان »رَمَیـت« )پرتاب‌کردن( 

است که از سوی ما انجام می‌شود.
كِنَّ الَله رَمََى<2 به ما می‌آموزد کـه در اوج تحریم‌ها، 

َ
 رَمَيْـتَ وَل

ْ
آیـه >وَمَـا رَمَيْتَ إذِ

در برابـر تهدیـدات بـزرگ و هنگامـی کـه تمـام محاسـبات مـادی از شکسـت سـخن 
 رَمَيْـتَ< یعنـی با تمـام ظرفیت 

ْ
می‌گوینـد، نبایـد تسـلیم یـأس شـد. زیـرا اگـر مـا >إذِ

خود برنامه‌ریزی کنیم و پای کار بایستیم، خداوند قادر است با »رَمی« خود نتایج 
و پیروزی‌هایـی رقـم بزنـد کـه عقـل و منطـق مـادی قـادر بـه پیش‌بینـی آن نیسـت. 
اسـتقلال نیازمنـد ایمانـی اسـت کـه در سـخت‌ترین لحظـات ایـن بخـش دوم آیه را 
كِنَّ الَله رَمََى< 

َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
فریاد بزند: ما تلاشمان را کردیم، نصرت از جانب اوست؛ >إذِ

ایـن بـاور موتـور محرکـه‌ای اسـت که اجـازه نمی‌دهد ملـت در برابر سـختی‌ها چراغ 
امیدش خاموش شود.

پیروزی واقعی نه با عدد است، نه با اسلحه
عده‌ای از انسان‌ها فقط اهل پیروزی‌اند؛ تا زمانی کنار تو هستند که کارها به‌خوبی 

انفال، 17. 	.1
همان. 	.2



روح حاکم بر مقاومت











    
جزء   


نهم 



101

پیـش می‌رود و نشـانه‌های ظفر پیداسـت. امـا همین‌که جبهه ضربـه‌ای می‌خورد، 
تحلیل‌شان همان می‌شود که دشمن می‌خواهد. قصد یاری دشمن را ندارند، ولی 
در اثر نگاه سطحی و تحلیل ظاهربین، عملاً همان کاری را می‌کنند که دشمن آرزو 

عْقَابكُِمْ فَتَنْقَلبُِوا خَاسِِرِينَ<.1
َ
مْ عََلَىَ أ

ُ
وك ِينَ كَفَرُوا يرَُدُّ

َّ
ِينَ آمَنُوا إنِْ تطُِيعُوا الَّذ

َّ
يُّهَا الَّذ

َ
دارد: >ياَ أ

دشـمن می‌کوشـد دسـتگاه محاسـبه و روحیه تو را به وضعیت قبل از ایمان 
و قبـل از قیـام برگردانـد. می‌خواهد »امید« را از تو بگیرد؛ زیرا شکسـت از آنِ کسـی 
نیست که زخم خورده، بلکه از آنِ کسی است که مأیوس شده است. دشمن زمانی 
کارش با تو تمام است که روح قیام، هویت مؤمنانه و ایمان به نصرت الهی را از تو 
بگیرد؛ وقتی دیگر باور نکنی که خدا هنوز با توست. خداوند در آیه‌ای دیگر به مبارزه 
نْتُمْ مُؤْمِنيَِن<.2

ُ
وْنَ إنِْ ك

َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
ْزَنوُا وأَ  تَحَ

َ
 تهَِنُوا وَلَا

َ
با این نگاه می‌پردازد و می‌فرماید: >وَلَا

یعنـی حتـی در سـخت‌ترین شکسـت‌ها، مؤمـن مأیـوس نمی‌شـود؛ چـون 
می‌داند پیروزیِ واقعی نه با عدد است، نه با اسلحه، بلکه با ایمان است. شاه‌کلید 

<)بلکه خدا پرتاب کرد(. كِنَّ الَله رَمََىٰ
َ
عبور از یأس در ادامه آیه نهفته است: >وَل

ایـن عبـارت سـقف اطمینـان برای همـه تلاش‌های مشـروع و خالصانـه ایجاد 
می‌کند. معنایش این است که هرچند ما موظف به رهاکردن تیر از کمان هستیم، 

اما قانون علیت در عالم هستی به دست قدرت مطلق الهی اداره می‌شود.
وقتـی ملتـی بـا تمـام تـوان و بـا نیـت خالـص _ از جمله نیـت حفظ اسـتقلال _ 
وظیفـه‌اش را انجـام می‌دهـد، نتیجـه آن دیگـر در حیطـه محاسـبات صرفـا مـادی 
قـرار نمی‌گیـرد. اگر تیر ما به هدف ننشسـت، شـاید حکمت دیگـری در کار بود و اگر 
نشست، قدرت حقیقی آن از سوی پروردگار بود. مقام معظم رهبری؟مد؟ سرچشمۀ 
موفقیـت امـام خمینـی؟رضو؟ در پیروزی انقالب را اتصال حقیقی امـام؟رضو؟ می‌دانند 

و می‌فرمایند:

وضـع ایـران قبـل از پیـروزی انقالب، وضـع خوبـی نبـود؛ مـردم در حـال 
بی‌تکلیفـی بودنـد، دشـمنان مسـلط بودنـد، اینجـا پایـگاه اسـرائیل 
و اسـتراحتگاه سـران رژیـم صهیونیسـتی بـود؛ می‌آمدنـد، می‌بردنـد، 

آل‌عمران، 149. 	.1
آل‌عمران، 139. 	.2



102

می‌خوردند و اسـتفاده سیاسـی و مالی می‌کردند. آن روزی که بعضی 
از کشورهای عرب تصمیم گرفتند از نفت علیه اسرائیل استفاده کنند، 
شـاه ایـران دل صهیونیسـت‌ها را گـرم کـرد و گفـت: »مـن به شـما نفت 
می‌دهم« وضع ایران در آن روز چنین بود و کسی امیدی نداشت؛ اما 
امـام راحـل مـا )قدّس‌اللّه نفسـه‌الزکیه( وقتی همت گماشـت و بر این 
مبـارزه عـزم کـرد، هیچ نیرویـی جز نیروی مردم نداشـت. او بـه این نیرو 
معرفـت پیـدا کـرد، به این نیرو تکیه کرد و خـدای متعال _ که همه‌چیز 
كِنَّ الَله رَمََى< _ دل‌ها را منقلب 

َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
در دست اوست: >وَمَا رَمَيْتَ إذِ

کرد. وقتی دل‌ها متوجه این حقیقت شـدند، نیروها به میدان آمدند 
و قـدرت رژیـم طاغوتـی و وابسـته شـاه متزلزل شـد و نظام اسالمی در 
این کشـور سـربلند گردید. ما در حسـاس‌ترین نقطه دنیای اسلام و بر 
سـر چهـارراه قـرار داریم و بیشـترین نقطـه اعتماد آمریکا و اسـتکبار در 

این منطقه، بر رژیم سلطنتی شاه بود.1

بنابرایـن نیـروی جبهـهٔ حـق نـه از شـوق پیـروزی فـوری، بلکـه از یقین بـه وعده 
خداسـت. دشـمن آنـگاه پیروز می‌شـود که تـو باور را ببـازی، نه وقتی‌کـه خاکریزت 
فرومی‌ریـزد. بـدر هـر روز در ایمـان مـا تکـرار می‌شـود: مؤمـن مأیوس نمی‌شـود، 

چون می‌داند اگر او در راه خداست، خدا نیز در کار اوست.

تواضع
نقطـهٔ مقابـل یـأس، خطری اسـت که پـس از پیروزی‌ها رخ می‌نمایانـد: یعنی غرور 
و تکبـر. تاریـخ نشـان داده اسـت کـه بسـیاری از ملت‌هـا پـس از کسـب اسـتقلال یـا 
دسـتیابی بـه یـک دسـتاورد بـزرگ )ماننـد آزادسـازی یـک سـرزمین یـا دسـتیابی به 
فناوری‌های پیشرفته(، دچار آفت غرور می‌شوند و خود را »فاعل مستقل« و تنها 
كِـنَّ الَله رَمََى<2 

َ
منشـأ قـدرت می‌پندارنـد. اینجاسـت کـه بخش‌دوم آیـه، یعنی >وَل

به‌مثابـه یـک ترمـز قدرتمنـد عمـل می‌کنـد. ایـن بخـش نه‌تنها بـر عظمـت خداوند 

30مرداد1385. 	.1
انفال، 17. 	.2



روح حاکم بر مقاومت











    
جزء   


نهم 



103

تأکید دارد، بلکه به‌طور مستقیم غرور انسانی را در هم می‌شکند.
به‌عنـوان مثـال، زمانـی کـه خرمشـهر آزاد شـد، یکـی از مهم‌تریـن تأکیـدات 
بزرگان این بود که نگوییم »ما آزاد کردیم«. چرا؟ زیرا اگر رزمندگان و فرماندهان، 
تمـام رنج‌هـا و مجاهدت‌هـا را به‌تنهایـی به حسـاب خود بگذارند، دچـار این توهم 
می‌شوند که »ما این پیروزی را آفریدیم« و این »قدرت ما«ست که تضمین‌کننده 

آینده است. این همان سقوط در پرتگاه غرور است.

امام تحول
مقام معظم رهبری؟حفظ؟ در مورد امام خمینی؟رضو؟ می‌فرمایند:

نکتـه مهـم این اسـت که امام بزرگـوار، با آن همه تحولاتی که به وجود 
آورد و به‌معنـای واقعـی کلمـه، امـام تحـول بـود، امـا این‌هـا را از خـدا 
می‌دانسـت؛ امام این‌ها را به خودش نسـبت نمی‌داد، این‌ها را از خدا 
می‌دانسـت. همیـن تحول روحی را کـه در جوان‌ها به وجود آمده بود 
_ کـه در همیـن صحیفه امام منتشـر شـده _ ملاحظه کنید، ]ایشـان[ 
مکرر در بیاناتشان به آن توجه می‌کنند و اظهار تعجب می‌کنند؛ برای 
ایشـان اعجاب‌آور اسـت. خود امام این کار را کرده بود، دسـت خود او 
در این کار بود، اما آن را از خدا می‌دانسـت. واقعش هم همین اسـت 
 بالله العلیّ العظیم«، همه‌چیز و هر 

ّ
که از خداست؛ »لا حول و لا قوّة الّا

 
ْ
حـول و قـوّه‌ای از خداسـت. و امـام واقعـا بـه ایـن ]آیه[ »>وَمَـا رَمَيْتَ إذِ

< معتقد بود.1 كِنَّ الَله رَمََىٰ
َ
رَمَيْتَ وَل

همچنیـن هنگامـی کـه شـهید سـلیمانی؟ره؟ بـه دسـتاورد بـزرگ در نابـودی 
داعـش دسـت یافـت، مقـام معظم رهبـری؟مد؟ در بیانیـه‌ای به این اصل مهم اشـاره 

کردند و فرمودند: 

شـما بـا متلاشـی سـاختن ایـن تـودۀ سـرطانی و مهلـک، نـه فقـط بـه 
کشـورهای منطقه و به جهان اسالم بلکه به همه ملت‌ها و به بشـریت 
كِنَّ 

َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
خدمتی بزرگ کردید. این نصرتی الهی و مصداق >وَمَا رَمَيْتَ إذِ

.1399/03/14 	.1



104

< بودکه به‌خاطر مجاهدت شـبانه‌روزی شـما و همرزمان‌تان به  الَله رَمََىٰ
شما پاداش داده شد.1

ملتـی کـه بـاور دارد »خـدا پرتـاب کـرده«، هرگـز دچـار ایـن توهم نمی‌شـود که 
می‌توانـد بـا تکیـه بـر توانایی‌هـای مـادی خـود، جهـان را بـه زانـو درآورد یـا حقـوق 
<2 یعنی ای  كِـنَّ الَله رَمََىٰ

َ
دیگـران را نادیـده بگیـرد. آیـه بـه صراحت می‌فرمایـد: >وَل

پیامبر، ای رهبران، ای ملت، آنچه ظاهراً به دست تو انجام شد، در حقیقت جلوه‌ای 
از قـدرت خـدا بـود. ایـن درس حیاتـی برای حفظ اسـتقلال در بلندمدت اسـت. یک 
ملـت مسـتقل بایـد همواره بداند که تـداوم موفقیت‌ها نه در قدرت تسـلیحات یا 

منابع مالی، بلکه در تداوم ارتباط با منبع قدرت است.

نتیجه‌گیری
اسـتقلال حقیقـی یـک مسـیر دوگانـه اسـت کـه صرفـا بـا اتـکا به یک سـو بـه نتیجه 
نمی‌رسـد؛ بلکـه حاصـل تـوازن دقیـق میـان »تلاش انسـان« و »اعتمـاد مطلق به 
خدا«سـت. این توازن به‌طور کامل در آیه نورانی سـوره انفال ترسـیم شده است: 

3.> كِنَّ الَله رَمََىٰ
َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
>وَمَا رَمَيْتَ إذِ

<4 را _ یعنی برنامه‌ریزی  كِنَّ الَله رَمََىٰ
َ
 رَمَيْتَ وَل

ْ
اگر ما تمام مراحل >وَمَا رَمَيْتَ إذِ

دقیق، به‌کارگیری تخصص، ازخودگذشتگی و ایستادگی کامل در برابر دشمن _ به 
کار گیریم، اما دستاورد نهایی را صرفاً به توانایی‌های خود نسبت دهیم، ناخواسته 
دچـار غـرور شـده و اسـتقلال را از درون می‌خوریـم. در مقابـل، اگـر دسـت از تالش 
< قرار دهیم و مأیوس شـویم،  كِنَّ الَله رَمََىٰ

َ
بکشـیم و مشـکلات را بهانۀ تکیه بر >وَل

در حقیقت کفران نعمتی کرده‌ایم که خداوند بر ما ارزانی داشته است؛ یعنی عقل، 
اراده و قدرت اقدام.

ترویـج ایـن فرهنـگِ تـوازن، یک سیسـتم دفاعی چندلایـه برای اسـتقلال ملی 
ایجاد می‌کند:

.1396/08/30 	.1
انفال، 17. 	.2
انفال، 17. 	.3

همان. 	.4



روح حاکم بر مقاومت











    
جزء   


نهم 



105

1. آمـوزش پایـداری: بایـد بـه جوانـان آموخـت که از بزرگـی موانع نترسـند. هر 
مانعی فرصتی اسـت برای اثبات این باور که ما وظیفه‌مان را در »پرتاب‌کردن« به 
درستی انجام می‌دهیم، حتی اگر محاسبات مادی دنیا از شکست سخن بگوید.

2. الـزام بـه اخلاق قدرت: مدیران و رهبران باید همواره به یاد داشـته باشـند 
کـه هـر پیـروزی و افتخـاری میراثـی اسـت کـه بایـد بـا فروتنـی از آن پاسـداری شـود. 
دستاوردها باید زمینه‌ساز تقویت ارتباط با خدا باشند، نه توجیهی برای خودبینی.

3. تأکید بر سهم حقیقی: در تمام دستاوردهای ملی، نصرت الهی باید برجسته 
شـود. ایـن کار همزمـان دو کارکـرد حیاتـی دارد: غرور را می‌شـکند و ملت را به منبع 

قدرت اصلی متصل نگه می‌دارد.
<1 صرفاً یـادگاری از جنگ بدر  كِنَّ الَله رَمََىٰ

َ
 رَمَيْـتَ وَل

ْ
در نهایـت، آیـه >وَمَـا رَمَيْتَ إذِ

نیست؛ بلکه سندی زنده است که استقلال هر ملتی را تضمین می‌کند، به شرطی 
کـه عمـل متـوازن بـه آن در سـطح جامعـه نهادینـه شـود. ایـن آیـه به مـا می‌گوید: 
شجاعت کن و تمام تلاش ممکن را به کار گیر، و سپس با قلبی آرام، نتیجه نهایی 
را بـه صاحـب اصلی‌اش تقدیم کن. این تعـادل میان عمل خالصانه و توکل کامل، 
ضامـن حفـظ اسـتقلال در برابـر هر نوع سـلطه‌ای خواهـد بود؛ زیرا یقیـن داریم که 
هـر اقدامـی در راه خـدا، چـون تیـر نهایـی را خداونـد می‌انـدازد، در نهایـت بـه هدف 

خواهد نشست.

همان. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء دهم

نقشۀ جامع ساخت قدرت

ةٍ< وا لهَُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّ عِدُّ
َ
>وَأ

سوره انفال، آیۀ 60
60 انفال | جزء 10

]بـرای مقابلـه با دشـمن[ هرچه می‌توانیـد نیرو آماده 

بـه  را  ]تـا دشـمنان خـدا و دشـمنان خودتـان  کنیـد 

وحشت اندازید[.

 علی مهدیان



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

184



نقشۀ


جامع 



ساخت 


 

قدرت


    
جزء   


دهم 



109

مقدمه
سـوره انفـال از سـوره‌های راهبـردی قـرآن کریم اسـت؛ سـوره‌ای که نقشـه تمدنی 
و نظامـی جامعـه ایمانـی را در برابر جبهه باطل ترسـیم می‌کند. آیه60 این سـوره، 
ةٍ< را در دل خود دارد؛ دستوری که تنها  وَّ

ُ
هُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ ق

َ
وا ل عِدُّ

َ
فرمان بنیادین >وأَ

خطـاب بـه مجاهـدان میـدان جنگ نیسـت، بلکه دعوتـی دائمی به همـه مؤمنان 
است تا در همه عرصه‌های زندگی دینی، اقتدار بیافرینند.

این آیه نشـان می‌دهد اسالم برای بقا و پیشـرفت امت حق، راهی جز کسـب 
قـدرت و آمادگـی مسـتمر باقـی نگذاشـته اسـت؛ قدرتـی کـه از ایمـان و اراده آغـاز 

می‌شود و تا دانش، فرهنگ، اقتصاد و فناوری امتداد می‌یابد.
در ایـن نوشـتار، بـا نگاهی تحلیلی، هفـت نکته بنیادین درباره این آیه شـریفه 
و نسـبت آن بـا شـرایط امـروز جهـان اسالم و جبهـه حـق بیـان خواهـد شـد؛ نکاتی 
که روشـن می‌سـازد دسـتور به »إعداد قوّت« تنها توصیه‌ای نظامی نیسـت، بلکه 

نقشه‌ای جامع برای قدرت‌سازی تمدنی است.

1. تجمیع قدرت در ابعاد تمدنی
نکته نخسـت آن اسـت که جمع‌کردن و تقویت قوت، وظیفه‌ای دائمی برای جبهه 
حق است. اما قوت در چه زمینه‌هایی باید شکل بگیرد؟ در هر عرصه‌ای که امکان 
تقابـل بـا دشـمن وجـود دارد و تهدیـد او می‌توانـد بـر جبهه حق اثر بگـذارد. هدف 
جبهـه باطـل ایـن اسـت که شـما را مطیـع خود سـازد؛ جنگ اصلی در سـاحت اراده 

بيِراً<.1
َ
كََافرِِينَ وجََاهِدْهُمْ بهِِ جِهَادًا ك

ْ
 تطُِعِ ال

َ
لَا

َ
است: >ف

فرقان، 52. 	.1



110

را  تمدنـی  حیـات  ابعـاد  همـه  پـس  باشـد،  اراده  میـدان  نبـرد،  میـدان  اگـر 
دربرمی‌گیـرد؛ یعنـی در همـه زمینه‌هـا بایـد قـوی شـد. تالش بـرای تقویـت در هـر 
عرصـه، راه خـروج از اطاعت دشـمن اسـت. بنابرایـن دایره این تالش، همه اضلاع 

زندگی ما را شامل می‌شود.
بـا ایـن نـگاه، هرکـس در هـر بخشـی از جامعـه مشـغول تقویـت آن باشـد، در 
حقیقـت در حـال مبـارزه بـا دشـمن اسـت. کسـی کـه در تولیـد علـوم انسـانی تلاش 
می‌کند، کسـی که در رشـد علوم مرتبط با فناوری می‌کوشـد، کسی که اندیشه ناب 
الهـی و دینـی را گسـترش می‌دهـد، یـا کسـی کـه در عرصـه رسـانه و جنـگ شـناختی 

فعالیت می‌کند، همگی در صف مبارزه با دشمن قرار دارند.

2. ترس دشمن
نکته دوم آن است که هدف و غایت تلاش برای قوی‌شدن، »اِرهاب« است؛ یعنی 
جامعه دینی موظف است در همه زمینه‌ها به گونه‌ای قوی شود که هیبت او در 
همـان عرصـه، دشـمنان را بـه هراس انـدازد و خاضع کند. مقصود این نیسـت که 
حتماً کار به درگیری فیزیکی برسد، بلکه پیش از هر درگیری، صرف مشاهده قدرت 

جبهه حق باید دشمن را بترساند.
تـرس دشـمن دو فایـده اساسـی دارد. نخسـت آنکـه سـایه تهدیـد دشـمن را 
برمی‌دارد و جبهه حق را به وضعیت بازدارندگی می‌رسـاند. این احسـاس امنیت، 
برای رشد کیفی جبهه حق و تعمیق و تقویت عبودیت و توحید در جامعه ضروری 
ونَ بِِي شَـيْئًا<1 این یعنی بسـتر 

ُ
 يشُْْرِك

َ
مْنًـا يَعْبُدُوننَِِي لَا

َ
َّهُـمْ مِـنْ بَعْدِ خَوْفهِِمْ أ لَنَ ُبَدِّ اسـت: >وَلَيَ

پیشرفت بیشتر جامعه و جبهه حق فراهم می‌شود.
فایده دوم ترس جبهه کفر آن است که زمینه برای پذیرش سخن حق آماده‌تر 
می‌شـود. به تعبیر امام صادق؟ع؟ که از پدران خود تا می‌رسـد به رسـول خدا؟صل؟ 
 

ُ
يْف  السَّ

َّ
اسَ إِلَّا

َ
 يُقِيمُ النّ

َ
يْفِ وَ لَا ِ السَّ

ّ
يْفِ وَ تَحْتَ ظِل هُ فِي السَّ

ُّ
يْرُ كُل

َ
خ

ْ
ل

َ
نقل می‌کنند: »ا

ارِ«2 )خیر همه در قدرت و زیر سایه قدرت است؛ مردم 
َ

ةِ وَ النّ
َ

جَنّ
ْ
الِيدُ ال

َ
 مَق

ُ
يُوف وَ السُّ

در این بستر آسان‌تر برمی‌خیزند و کلیدهای بهشت و دوزخ همان قدرت است(.

نور، 55. 	.1
ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، ج2، ص190. 	.2



نقشۀ


جامع 



ساخت 


 

قدرت


    
جزء   


دهم 



111

آنچـه در دنیـای امروز باعث فراگیری سـخن حق می‌شـود، هم منطق اسـت و 
هم قدرت. راز لشکرکشی مسلمانان در جهاد ابتدایی و جهاد دعوت همین نکته 
اسـت؛ قدرت، ریشـه تکبر و اسـتکبار جبهـه کفر را می‌زنـد. همان‌گونه که معجزات 
پیامبـران؟عهم؟ جلـوه‌ای از قـدرت الهـی بـود تـا طـرف مقابـل را خاضـع کنـد؛ کاری کـه 
سلیمان نبی؟ع؟ با ملکه سبا انجام داد و موسی؟ع؟ با ساحران. در یک کلام، ظهور 

قدرت جبهه حق و ترس دشمن، زمینه‌ساز گسترش حق در زمین می‌شود.
هَا<1 )اگر دشـمن 

َ
اجْنَـحْ ل

َ
مِ ف

ْ
ـل ازهمیـن‌رو، آیـه بعـد می‌فرمایـد: >وَإنِْ جَنَحُـوا للِسَّ

خاضع شد و به‌سوی صلح گرایش یافت، شما نیز همان‌گونه با او رفتار کنید(.

3. اراده همگانی
نکته سـوم آن اسـت که این دسـتور همراه با تعبیر >مَا اسْـتَطَعْتُمْ< آمده اسـت. این 
عبارت چند نکته مهم را یادآوری می‌کند. نخست آنکه مخاطب این فرمان یک فرد 
یا یک ملت خاص نیسـت، بلکه همه‌اند؛ هر نفر موظف اسـت در این فرآیند تلاش 
کند و دیگران را نیز همراه سـازد. یعنی باید کاری کرد که همه دسـت به دسـت هم 
دهند و متحد شوند تا چنین قدرتی فراهم شود. بنابراین تلاش فردی، تشکیلاتی، 
اجتماعی و بین‌المللی لازم اسـت و یک طرح و نقشـه جدی برای همراه‌کردن همه 

در جهت تقویت جبهه حق ضرورت دارد.
بـرای نمونـه، ایجـاد پایـگاه رهبـری در مرکـز مسـتعدترین نقطـه بـرای قیـام 
عمومی، سپس قیام مردم مسلمان و تشکیل یک نظام الهی دینی، نخستین گام 
قدرت است. حفظ و تقویت نظام اسلامی انقلابی گام مهم بعدی است. ایجاد یک 
الگوی دینی برای دیگر کشورها با تشکیل دولت و سپس کشور اسلامی مرحله‌ای 
اساسی است. ساختن ایران به‌عنوان ملت الگو و امت وسط و امت شهید _ یعنی 
پیشـروان _ ضرورتـی انکارناپذیـر دارد. پـس از آن، ایجـاد یـک بین‌الملـل اسالمی 
متحد در برابر دشمن و سپس تشکیل جبهه مستضعفین عالم در برابر استکبار، 
بخشـی از طـرح راهبـردی بلندمـدت بـرای إعداد >مَا اسْـتَطَعْتُمْ< اسـت. بایـد همه را 
يَّدَكَ بنَِصْْرهِِ 

َ
ِي أ

َّ
همـراه کـرد. بـه همین دلیل اسـت که در آیات بعد می‌فرمایـد: >هُوَ الَّذ

انفال، 61. 	.1



112

مُؤْمِنيَِن<.2
ْ
بَعَكَ مِنَ ال مُؤْمِنيَِن<1 و نیز می‌فرماید: >حَسْـبُكَ الُله وَمَنِ اتَّ

ْ
وَباِل

نتیجه دیگری که از >مَا اسْـتَطَعْتُمْ< گرفته می‌شـود این اسـت که آنچه از جبهه 
حق خواسته شده، صرفاً کسب قوّت نیست، بلکه تلاش همه‌جانبه تا نهایت توان 
بـرای فراهم‌کـردن قـدرت اسـت. پرسـش ایـن اسـت کـه اگـر ایـن قدرتی که بـا همه 
کوشش‌ها جمع می‌شود، هنوز به حد ارهاب دشمن نرسیده باشد، چه خواهد 
شد؟ پاسخ آن است که همین تلاش برای انجام إعداد و زمینه‌سازی قدرت، خود 

به ارهاب دشمن می‌انجامد.
دَامَكُمْ<3 که این‌ها 

ْ
ق
َ
كُمْ وَيثُبَِّتْ أ وا الَله يَنْصُُرْ قواعدی اینجا هست مثل >إنِْ تَنْصُُرُ

یعنـی باقـی کار را اراده خـدا پـر می‌کنـد. بـه همیـن دلیـل اسـت کـه در آیـات بعـدی 
)63-66( به این نکته اشـاره شـده اسـت که قدرت شـما را خدای متعال ده برابر 
می‌کنـد، بلکـه کارهایـی می‌کند کـه با همه ثروت‌هـای مادی نمی‌شـود انجام داد؛ 
مثل انسجام حقیقی قلوب شما و خلاصه امداد الهی که به این تلاش شما اضافه 
می‌شود. اساساً اینکه اراده خودش را در کنار اراده مؤمنین قرار می‌دهد در آیات 
مُؤْمِنيَِن< یعنی او هم در جبهه 

ْ
يَّدَكَ بنَِرْصهِِ وَباِل

َ
بعـدی بـه همین دلیل اسـت. تعبیر >أ

حـق قـرار می‌گیـرد و مـددش می‌آیـد. قاعـده آمـدن نصـر او هـم آن اسـت که همه 
كُمْ<. وا الَله يَنْصُُرْ تلاشتان را بکنید: >إنِْ تَنْصُُرُ

در آیـات سـوره فتـح می‌فرمایـد وقتی اراده جمعی‌تان را پـای کار امام جامعه 
يدِْيهِـمْ<4 در آیـه‌ای از سـوره مائـده 

َ
ـوْقَ أ

َ
می‌آوریـد قـدرت الهـی می‌آیـد: >يـَدُ اللهِ ف

إنَِّ حِـزْبَ اللهِ هُمُ 
َ
می‌فرمایـد وقتـی ایـن همراهـی بـا ولـی الهـی را ایجـاد می‌کنیـد: >ف

غَالِِبُونَ<5 یعنی شکست نخواهید داشت.
ْ
ال

پس اصل تلاش حداکثری برای ایجاد قدرت کافی است که دشمن را به ارهاب 
وادارید.

انفال،62. 	.1
انفال، 64. 	.2
محمد، 7. 	.3

فتح، 10. 	.4
مائده، 56. 	.5



نقشۀ


جامع 



ساخت 


 

قدرت


    
جزء   


دهم 



113

4. خدا و مردم
كُمْ< نشان می‌دهد که آن‌ها دشمن خدا  نکته چهارم اینکه تعبیر >عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ
و قوانین الهی و اهداف الهی‌اند؛ یعنی اساسـا اجازه توسـعه حق نه در جانشـان 
و نه در عالم را نمی‌دهند. اما دشـمن مردم هم هسـتند؛ یعنی مقابل سـعادت و 

رفاه و رشد و آبادانی دنیا و آخرت شما قرار دارند.
کلاً ایـن آیـات در توجـه بـه دو مقوله خدا و مردم هر دو مهم اسـت. هم ایجاد 
قدرت مردم را طلب می‌کند و هم توجه به قدرت خدا و هم ارتباط این دو را مطرح 
می‌سـازد. از سـوی دیگـر نیـز دشـمن مـردم و دشـمن خـدا، یعنـی به هـر دو جهت 
اشـاره می‌شـود. ایـن توجـه بـه قـدرت و اراده الهـی و مـردم، یکـی از پایه‌هـای مهم 

جمهوری اسلامی است.

5. هم دشمنان مشهود، هم نفوذی‌ها
هُمْ مَا اسْـتَطَعْتُمْ< فقط برای مقابله با دشـمن 

َ
وا ل عِدُّ

َ
نکتـه پنجـم اینکـه ایـن روش >وأَ

مشـهود و جبهـه کفـر نیسـت، بلکـه بـرای مقابله با دشـمن نفـوذ کـرده و منافقان 
مُهُمْ< یعنی این روش »کسـب 

َ
مُونَهُمُ الُله يَعْل

َ
 تَعْل

َ
نیز مؤثر اسـت. >وَآخَرِينَ مِنْ دُونهِِمْ لَا

قدرت تا حد امکان« باعث فروپاشی و نابودی منافقان و نفوذی‌ها هم می‌شود 
و یک نوع آسیب‌ناپذیری امنیتی ایجاد می‌کند؛ همه به دلیل تقویت درونی جبهه 

و سایه ترسی که به سبب قدرت پدید می‌آید.

6. هم ابزار، هم فقه به کارگیری ابزار
َيْلِ< نشـان می‌دهـد که توجه بـه ابزار مبـارزه و تهدید  نکتـه ششـم، >وَمِـنْ رِبَاطِ الْخْ
مهم اسـت. دانش‌های لازم برای ایجاد ابزار تهدید و ترس مقابل دشـمن ضروری 
است. سبک به‌کارگیری ابزارها و فقه لازم برای استفاده از ابزارها همگی در جامعه 

لازم است.
دین اسلام با نگاه جامعی که دارد، هم ایمان و هم علم و هم قدرت را مدنظر 
قـرار می‌دهـد؛ بنابرایـن تحلیل‌هـای سـکولار به اسالم نمی‌چسـبد. اما در سـاحت 
قدرت نیز توجه به ابزار و تکنولوژی مبارزه ضروری اسـت. رشـد فقاهت متناسـب با 



114

ابزار هم لازم اسـت؛ اینکه موشـک اسـتفاده شـود یا نه، پهپاد به‌کار گرفته شـود یا 
نه، سلاح‌های اتمی به‌کار رود یا نه، اساساً فقاهت ابزار و تکنولوژی جنگ به‌علاوه 
علوم و فناوری لازم در جامعه دینی ضروری است؛ آن هم با رویکرد مقابله با »عَدُوَّ 
ِ و عَدُوَّ النّاس« یعنی هم سبک جنگ ما متفاوت است و هم نظام اهداف ما، و 

َ
الّلَّه

ایـن عملاً بر ابزار ما اثر می‌گذارد. مثلاً نقطه‌زن‌بودن موشـک‌ها و پهپادها اهمیت 
می‌یابد، و استفاده از ابزارهای اتمی که تخریب گسترده در کشتن نفوس، جانوران، 

گیاهان و غیرنظامیان دارد، ممنوع می‌شود.

7. سلوک مادی و معنوی
نکتـه هفتـم بخـش پایانـی آیه اسـت که اثر سـلوکی این تالش را نشـان می‌دهد با 
ْكُمْ<؛ یعنی آنچه در جبهه حق برای شعار »باید قوی شویم« انجام   إلَِيَ

َّ
تعبیر >يوَُف

می‌شود، همه‌اش به خود افراد بازمی‌گردد و تبدیل به یک رشد سلوکی و معنوی 
نیز می‌شود.

این نکته، تلاش برای قدرت را به تلاش برای معنویت و سلوک گره می‌زند. آثار 
معنـوی و آثـار مـادی همگـی بـه خود جبهه حق می‌رسـد. این یعنی همه کوشـش 
جبهـه بـرای جهـاد، باعـث تعالـی معنـوی و مـادی می‌شـود و ایـن همـان معنـای 
پیشـرفت اسـت. تجهیز جامعه برای قدرت‌گرفتن و ترسـاندن جبهه دشمن، عامل 

اصلی »پیشرفت« جبهه حق است.

نتیجه‌گیری
آماده‌سـازی قـدرت در قـرآن، فرآینـدی چندسـاحتی و همگانـی اسـت کـه از ایمـان 
هُمْ مَا اسْـتَطَعْتُمْ مِنْ 

َ
وا ل عِدُّ

َ
فـردی تـا پیشـرفت‌های تکنولوژیـک را دربر می‌گیـرد. آیه >وأَ

ةٍ< نه یک توصیه نظامی، که نقشه جامع مقاومت تمدنی است؛ جامعیتی که در  وَّ
ُ
ق

آن، هر دانشمند در آزمایشگاه، هر کشاورز در مزرعه، و هر مادر در خانه، سربازان 
جبهه »إعداد قوّه« محسوب می‌شوند. این قدرتِ چندلایه، هیبتی ایجاد می‌کند 
که دشمن را پیش از درگیری فیزیکی مرعوب می‌سازد؛ همان‌گونه که موشک‌های 
نقطه‌زن ایران یا عمق استراتژیک مقاومت در لبنان، هزینه حمله به امت اسلامی 

را برای استکبار غیرقابل‌تحمل کرده است.



نقشۀ


جامع 



ساخت 


 

قدرت


    
جزء   


دهم 



115

امـا رمـز موفقیت این اسـتراتژی، پیوند اراده بشـری با امداد الهی اسـت. قرآن 
وعده می‌دهد هرگاه امت، تمام ظرفیت خود را در مسـیر حق بسـیج کند، >يدَُ اللهِ 
يدِْيهِـمْ< بر دستانشـان سـایه می‌افکنـد و ضعف‌های مـادی را بـه پیروزی‌های 

َ
ـوْقَ أ

َ
ف

معنـوی بـدل می‌سـازد. ایـن همـان معجـزه‌ای اسـت کـه در جنگ سی‌وسـه‌روزه یا 
مقاومـت غـزه تجلـی یافـت؛ جایـی کـه »سالح ایمـان« بـر برتری‌هـای تکنولوژیـک 

غلبه کرد.
بنابرایـن، تقویـت قـدرت در هر عرصـه، نه تنها بازدارندگی ایجـاد می‌کند، بلکه 
زمینه‌ساز ظهور گفتمان حق در جهانی می‌شود که هیاهوی رسانه‌های استکباری، 

حقیقت را محاصره کرده است.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء یازدهم

مرگ تاجرانه

ىٰ مِنَ المُْؤْمِنيَِن  َ اشْتََرَ >إنَِّ اللَّهَّ
نَّ لهَُمُ الْْجَنَّةَ<

َ
مْوَالهَُمْ بأِ

َ
نْفُسَهُمْ وَأ

َ
أ

سوره توبه، آیۀ 111
111 توبه | جزء 11

ماً خداونـد از مؤمنـان جان‌هـا و اموالشـان را بـه 
ّ
مسـل

بهای اینکه بهشت برای آنان باشد خریداری کرده است.

 فرهاد نقدی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

204



مرگ ت


جرانها


    
جزء یازدهم   







119

مقدمه
در میانۀ جهانِ معنا و معامله، جایی است که عقل و ایمان در گفت‌وگویی شگفت 
به‌هـم می‌رسـند. قـرآن کریـم در فـرازی از گفتـار وحـی، ایـن هم‌نشـینی را بـا زبانـی 
اقتصـادی و در عیـن حـال قدسـی بـه تصویر می‌کشـد. یکـی از والاتریـن جلوه‌های 
گفتار وحی در ترسـیم نسـبتِ انسـان و خدا، آیه‌ای است که به گفتۀ تفسیر نمونه، 
تجارتـی بی‌نظیـر را پیـش چشـم می‌گذارد؛ آیـه‌ای که بـا زبانی تاجرانـه، رابطۀ ایمان 
و عمـل را در قالـب معاملـه‌ای قدسـی روایت می‌کند: »خداوند خریـدار جان و مال 
مؤمنـان اسـت و بهـای این معامله را بهشـت قرار داده اسـت«. این گـزارۀ کوتاه، در 
حقیقت منشورِ عقلانیت ایمان است. قرآن در این بیان، واژگان بازار و تجارت را به 
کار می‌گیـرد تـا عمیق‌تریـن مبادلـۀ هسـتی را توضیـح دهـد: »فروش جـانِ فانی در 

برابر حیاتِ جاوید«.
در نـگاه دقیـق تفسـیری، ایـن آیـه تصویـری از جهانـی ارائـه می‌دهـد کـه در آن 
انسـان، صاحـب سـرمایه‌ای زوال‌پذیـر اسـت؛ سـرمایه‌ای کـه بـه اقتضـای ماهیـت 
طبیعـی خویـش، دیـر یـا زود از بیـن خواهـد رفـت. در ذات هسـتی انسـانی، »فنـا« 
حادثه‌ای اتفاقی نیست، بلکه قاعده‌ای است که بر جان و مال سایه افکنده است. 
از همیـن رو، قـرآن منطـق چنیـن شـرایطی را در قالب »معامله« معنـا می‌کند؛ اگر 
جان، کالایی روبه‌نابودی اسـت، عقل حکم می‌کند که پیش از زوال، آن را در قبال 

چیزی ارزشمند بفروشی تا سود آن ماندگار بماند.
در اینجا شهید، همان تاجر اهل‌بصیرتی است که پیش از نابودیِ سرمایه‌اش، 
بـا عرضه‌کـردن آن در بـازار فی‌سـبیل‌الله، مـرگ را از زیان به سـود بـدل می‌کند. این 



120

همـان معنایـی اسـت که رهبر معظم انقالب؟حفظ؟ از آن با تعبیر »مـرگ تاجرانه«1 یاد 
کرده‌اند: »کنش خردمندانۀ مؤمن در تبدیل مرگ طبیعی به جاودانگی معنوی«.2

عقلانیت جهاد
فـرم و محتـوا در آیـۀ 111 سـورۀ مبارکـۀ توبـه به‌گونـه‌ای درهم‌تنیده‌انـد کـه مفهوم 
شـهادت را از سـطح احسـاس برمی‌کَننـد و آن را در عرصـۀ عقـل و انتخـاب قـرار 
می‌دهنـد. در ایـن منطـق، انسـان نـه قربانـی سرنوشـت، بلکـه بازیگـر آگاه میـدان 
ونَ<، یعنی 

ُ
ونَ وَيقُْتَل

ُ
ونَ فِِي سَبيِلِ اللهِ فَيَقْتُل

ُ
ایمان است. در ادامۀ آیه آمده است: >يُقَاتلِ

این معامله در بسـتر جهاد تحقق می‌یابد، در دل میدان عمل، آنجاکه مؤمن هم 
می‌کُشد و هم کشته می‌شود. شهادت در این چهارچوب، نه انفعال، بلکه مشارکت 
فعال در تحقق ارادۀ الهی اسـت و همین کنش دوگانه اسـت که مفهوم جهاد را از 
صـرفِ تسـلیم به مرتبۀ عقلانیت الهی ارتقـا می‌دهد. در میدان جهاد، مؤمن پیش 
از آنکه جان خود را تقدیم کند، وارد مواجهه می‌شود؛ می‌جنگد، مقاومت می‌کند، 

توطئه‌ها را خنثی می‌کند و سپس، به آغوش خریدارِ ملکوتی می‌پیوندد.
ا فِِي التَّوْرَاةِ  يْهِ حَقًّ

َ
وجه دیگر بلاغت آیه در بند بعدی آن آشکار می‌شود: >وَعْدًا عَل

قُـرْآنِ<. خداونـد بر این معاملـه، ضمانت جاودان داده اسـت؛ وعده‌ای 
ْ
ِيـلِ وَال

ْ
نْج ِ

ْ
وَالْإ

صادق که پیش‌تر در تمامی کتب الهی ثبت شده است. این تکرار بین ادیان، فروش 
جان در راه ایمان را به سـنتی الهی بدل می‌سـازد، سـنتی که سراسـر تاریخ انبیا را 
پوشانده است. از همین رهگذر، شهید امروز ادامه‌دهندۀ مسیر همان »ربیّون« 
اسـت کـه در اقـوام گذشـته نیـز پیمـان فروختـن جـان در راه حـق را امضـا کرده‌انـد. 
ایمـان در هـر عصـر، تکـرار همان معاملۀ نخسـتین اسـت و شـهادت، مُهـر نهایی بر 

وفاداری این عهد جاودان.

پیوند جهاد و عرفان
رهبر انقلاب در تفسیر آیۀ 111، مفهوم معامله را محور عقلانیت ایمانی دانسته‌اند؛ 

بیانـات رهبـر معظـم انقالب در دیـدار بـا خانـوادۀ شـهدای مرزبانـی و شـهدای مدافـع حـرم،  	.1
28خرداد1396.

ر.ک: تفسیرالمیزان. 	.2



مرگ ت


جرانها


    
جزء یازدهم   







121

عقلانیتی که در آن جان سرمایه‌ای موقت و فانی، اما خریدار وجودی باقی و وفادار 
است. ایشان در جایی فرمودند: »شهادت، روغن ریخته را نذر امام‌زاده‌کردن است؛ 
چون به‌هرحال روغن که خواهد ریخت«.1 در هیچ قرارداد انسانی، وفاداری چنین 
وْفََى بعَِهْـدِهِ مِنَ اللهِ<، هیـچ خریدار 

َ
تضمیـن نشـده اسـت کـه قـرآن می‌فرمایـد: >وَمَنْ أ

دیگری در بازار هستی، وفادارتر از خدا نیست. همین عبارت، پیوند مستقیم میان 
جهاد و عرفان را رقم می‌زند؛ شهادت از یک‌سو کنش اجتماعی حق در برابر باطل 
اسـت و از سـوی دیگـر، مکاشـفۀ عرفانـی و تجلـی وفـاداری میان انسـان و خدا. در 
این لحظه، عقل و عشـق باهم متحد می‌شـوند؛ »عقل« در تشـخیص مشـتری و 

ارزش معامله و »عشق« در دل‌سپردن به خریدار و بی‌اعتنایی به سود دنیوی.
در منظـر آیـه، سـود معاملـه بهشـت اسـت؛ امـا نه صرفاً بهشـت مکانـی، بلکه 
جنة‌الرضوان؛ بهشتِ رضایت خداوند از مؤمن. همین نکته در بیانات مقام معظم 
رهبـری؟حفظ؟ تأکیـد شـده اسـت کـه مقصود از پـاداش، تنها بهشـت وعده‌داده‌شـده 
نیسـت، بلکه رضای الهی اسـت. بهشـت رضوان، یعنی تحقق آرامش در ذات جان 
مؤمـن، پیوسـتن بـه نظـام الهی و خروج از اضطـراب وجودی. شـهید در این معنا، 
آرام‌یافته‌ترین انسـان تاریخ اسـت؛ زیرا نه‌تنها وقف خداست، بلکه خریداری‌شدۀ 
اوسـت. خداوند در این آیه خریدار اسـت، نه صرفاً قبول‌کنندۀ هدیه. همین بیان 

تجارت‌گونه، مرگ را از انفعال به کنشی آگاهانه و خردمندانه تبدیل کرده است.

قلۀ گفتمان ربیون
مُؤْمِنيَِن< حامل تأکید بر شـخص 

ْ
در ایـن آیـه، سـاختار ارتباطـی >إنَِّ الَله اشْرَتَى مِـنَ ال

معامله‌گـر اسـت؛ خداونـد کنـش را از خـود آغاز می‌کنـد؛ او خریدار اسـت، نه صرفاً 
پذیرنـدۀ قربانـی. ایـن آغازگـریِ الهـی، شـهید را از سـطح احسـاس بـه سـاحت الهیِ 
کنـش می‌بـرد. در فلسـفۀ ایـن آیـه، جهاد نـه از ارادۀ انسـان، بلکـه از ارادۀ خدا آغاز 
می‌شود و انسان با آگاهی و محبت به آن پاسخ می‌دهد. به همین سبب، شهادت 
فعـل عاشـقانۀ عقـل اسـت؛ عقلانیتـی که بـر مبنای شـناخت مشـتری و اعتماد به 

وفای او عمل می‌کند.

بیانات رهبر معظم انقلاب؟حفظ؟ در جمع روحانیون شیعه و اهل‌سنت کرمانشاه‌، 20مهر1390. 	.1



122

در منظومـۀ گفتمـان ربیـون، ایـن آیـه قلـۀ معناسـت. ربیـون یعنـی مؤمنـانِ 
راسـتینی کـه در مسـیر ایمـان، جـان خـود را بـه حقیقـت فروخته‌انـد و از ایـن راه، 
يِّـنْ مِنْ نبَِِيٍّ 

َ
أ
َ
پیونـدی ازلـی میـان فاعلیـت اجتماعـی و معنویـت برقـرار کرده‌انـد: >وَك

ثيٌِر<.1 شهادت، قلۀ این گفتمان است، اما دامنۀ آن شامل تمامی 
َ
اتلََ مَعَهُ رِبِّيُّونَ ك

َ
ق

رفتارهای مؤمنانه می‌شود؛ از اخلاص و ایثار تا گذشت و خدمت به خلق و در یک 
کلام، مجاهدت. رهبر انقلاب؟حفظ؟ بارها تأکید کرده‌اند که راه شهید با اخلاص آغاز و 
با صدق و مجاهدت ادامه می‌یابد. قلۀ شـهادت تنها برای آنان ممکن اسـت که از 
دامنۀ صدق و عمل بالا رفته‌اند. ایشان فرمودند:»شهدا این هدیۀ الهی را آسان 
و رایگان به‌دست نیاوردند؛ به قیمت مجاهدت به‌دست آوردند؛ در راه خدا جهاد 

کردند، از خودشان گذشتند و خدا این هدیه را به آن‌ها داد«.2
شـهادت در ایـن سـاختار، نه‌تنهـا سـود معنـوی دارد، بلکـه مصالـح ملـی را نیـز 
تأمیـن می‌کنـد. فـروش جان در راه خدا، حفظ میراث جمعی و مشـارکت در امنیت 
و اسـتقلال امت اسالمی اسـت. از همین رهگذر، شـهادت دارای هر دو بُعد الهی و 
اجتماعـی اسـت؛ پیمـان با خداوند و وفاداری به جامعـۀ مؤمنان. این تلفیق میان 
معنویت فردی و مصلحت جمعی، همان توازن قرآنی میان >فِِي سَـبيِلِ اللهِ< و »فی 
سبیل الناس« است. مؤمن با فروش جان به خدا، امنیت دیگران را تضمین می‌کند 

و جامعه با پاسداشت خون شهید، وفاداری به قرارداد الهی را حفظ می‌نماید.

اختیار در معاملۀ الهی
در منطق فلسـفی اسالم، معاملۀ الهی تفسـیر تازه‌ای از »خودآگاهی انسـان« نیز 
ارائه می‌دهد. خداوند در این آیه، با پذیرش اینکه انسان صاحب جان خود است، 
کرامـت مالکیت را به رسـمیت می‌شناسـد. نداى >اشْرَتَى< خود بـه معنای اعتراف 
بـه اختیـار و مالکیت انسـان اسـت؛ یعنی انسـان تن بـه معامله می‌دهـد نه از روی 
اجبـار، بلکـه از روی آزادی. همیـن آزادی اسـت که شـهادت را از مرگ طبیعی متمایز 

آل‌عمران، 146. 	.1
بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار جمعی از ایثارگران و خانواده‌های شهدای استان کرمان،  	.2

12اردیبهشت1384.



مرگ ت


جرانها


    
جزء یازدهم   







123

می‌سـازد. مرگ طبیعی، زوال بی‌اراده اسـت و اما شـهادت، انتقال آگاهانۀ جان در 
مسـیر حـق. بدین‌سـان، آیـۀ 111 سـورۀ مبارکـۀ توبـه بنیان فلسـفۀ اختیـار مؤمن را 
پی‌ریزی می‌کند؛ اختیاری که در اوج، خود را به ارادۀ الهی می‌سپارد و از این طریق، 

آزادترین شکل از بندگی را محقق می‌سازد.

وحدتِ جهاد و عرفان
ایـن آیـه بـا تأکید بر صـدق و وفاداری خداونـد، عملاً مدل رابطۀ ایمـان را از تبعیت 
به مشارکت تغییر می‌دهد. انسان در برابر خدا فقط مأمور به فرمان‌بری نیست، 
بلکـه شـریک معاملـه اسـت. ایـن نـوع تعامـل، »عهـد فعال« نـام می‌گیـرد؛ عهدی 
میان دو آگاه، یکی مطلق و دیگری ممکن. به همین سبب، مؤمن در این معامله 
نه ذوب شده، بلکه انتخابگر است. عرفان اسلامی در این عبارت، نهایت عقل را در 
اوج عشق می‌بیند؛ جایی که انتخاب انسان در خدمت ارادۀ محبوب قرار می‌گیرد 

و هر دو به وحدت می‌رسند.
شهادت، عقلانیت الهی در عرصۀ تاریخ است. شهید از سر فهم می‌فروشد، نه 
از هیجان. او می‌داند که مرگ اتفاقی نیست، بلکه فرصتی برای معامله است. این 
نقطه، جایی است که عقل به آخرین فهم خود از ارزش وجودی جان می‌رسد و آن 
را به دست خریدارِ حقیقی می‌سپارد. در این معامله، همۀ آنچه فانی بود، جاودان 

می‌شود و همۀ آنچه صرفاً جسم بود، روحِ جاودانۀ حقیقت را در خود می‌یابد.
از حیـث زبـان و بلاغـت، ایـن آیه به شـیوه‌ای بی‌نظیـر میان اقتصاد، فلسـفه و 
عرفان پیوند برقرار می‌کند. کاربرد واژگان >اشْتََرَى< و >بَيْع< باعث می‌شود ایمان 
در قالـب نظـم عقلانـیِ مبادله درک شـود. در عین حال، خریدار خداسـت؛ بنابراین 
بازار، دیگر بازار سـود نیسـت، بازار عشـق اسـت. این امتزاج در زبان وحی، فضا را از 
معادلـۀ سـودگرایی بـه عرفـان الهـی تغییـر می‌دهد. مـرگ تاجرانه یعنـی مرگی که 
هـم عقلانـی اسـت و هـم عاشـقانه؛ تصمیمی که بر محور حسـاب دقیـق و اعتماد 
مطلق شـکل گرفته اسـت. در چنین منظری، جهاد و عرفان دو روی یک سـکه‌اند؛ 
جهاد، معاملۀ در میدان عمل است و عرفان، معاملۀ در میدان دل. هر دو نهایتِ 

ایمان‌اند و هر دو بازگشت جان به خدای خریدار.



124

قلۀ اندیشۀ قرآنی
در نهایـت، آیـۀ 111 سـورۀ مبارکـۀ توبـه، قلـۀ اندیشـۀ قرآنـی در بـاب رابطـۀ انسـان 
و خداسـت؛ در آن، فنـا بـه معنـاى زیـان نیسـت، بلکـه فرصتـی بـرای انتخاب اسـت؛ 
مـرگ بـه معنـاى پایان نیسـت، بلکه آغـاز معامله‌ای جاودان اسـت. در هر زمان که 
انسان با آگاهی، جان و مال خویش را در راه ایمان عرضه کند، پیمان الهی تجدید 
می‌شـود و تاریـخ معنویـت ادامـه می‌یابد. شـهیدان هر عصـر، امضاکنندگان این 
پیمان‌اند؛ آنان که فهمیده‌اند مرگ در بازار هستی حتمی است، اما فروش آن به 

خریدار راستین، تنها راه تبدیل نابودی به جاودانگی است.
پـس ایـن آیـه نه‌تنهـا تقدس شـهادت را بیان می‌کنـد، بلکه عقلانیـت ایمان را 
نیز تبیین می‌نماید؛ سـند معامله‌ای میان عقل و عشـق، آزادی و بندگی، انسـان 
و خدا. در عالم معنا، هر انسـانِ مؤمنِ بالقوه صاحبِ همین قرارداد اسـت؛ کافی 
است تصمیم بگیرد جان خود را نه از ترس زوال، بلکه در امیدِ جاودانگی بفروشد. 
آنگاه مرگ، دیگر حادثه نیست؛ بلکه انتقال آگاهانۀ سرمایه از دنیای فنا به خزانۀ 
بقـا اسـت. خریـدار، همـان خداسـت؛ وفادارتریـن شـریک وجـود و مؤمـن، آن تاجر 

خردمندی که در میان بازار ناپایدار دنیا، بهترین معاملۀ تاریخ را رقم می‌زند.

نتیجه‌گیری
در این معاملۀ آسمانی، شهادت نه پایان راه، بلکه اوج خردورزی مؤمن در تبدیل 
فنا به بقاست. خداوند با تعبیر >إنَِّ الَله اشْتََرَى< خریدارِ جان و مال مؤمنان می‌شود 
و بهشت رضوان را پیش‌پای آنان می‌نهد. در اینجا، مرگ کالایی فانی است که تاجر 
آگاه، آن را پیش از زوال به دست خریدار می‌سپارد؛ خریدار وفاداری که سوگندش 
در همۀ کتاب‌های آسـمانی ثبت شـده اسـت. شهید با این انتخاب، مرگ طبیعی را 
بـه مـرگ تاجرانـه بدل می‌کند؛ معامله‌ای که در آن، خونِ ریخته‌شـده نه‌تنها سـند 

جاودانگی اوست، بلکه سدی استوار در برابر طوفان‌های استکبار می‌شود.
و ایـن اسـت رمـز پیوندِ جهاد و عرفان: »شـهادت در میـدان نبرد، همان تجلی 
عشـق در میدان دل اسـت«. مؤمن با فروش آگاهانۀ جان به خدا، هم عقل را به 
نهایتِ کشف حقیقت می‌رساند و هم دل را به اوج وصال. چنین مرگی، آزادانه‌ترین 



مرگ ت


جرانها


    
جزء یازدهم   







125

بندگـی اسـت؛ انتخابـی کـه هـم مصالـح ملـت را پـاس مـی‌دارد و هم پلـۀ صعود به 
جنة‌الرضوان می‌شود. امروز شهیدان ما وارثان همان ربیون‌اند که در طول تاریخ، 
با امضای این عهد جاودان، تمدن اسلامی را زنده نگاه داشته‌اند. خون آنان، هم 

چراغ هدایت است و هم سلاح مقاومت.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء دوازدهم

نقشۀ الهی برای اصلاح انسان

يّئَِاتِ< >إنَِّ الْْحَسَنَاتِ يذُْهبِْْنَ السَّ
سوره هود، آیۀ 114

114 هود | جزء 12

به‌یقین کارهای خوب، بدی‌ها را از بين می‌برد.

 علی علویان



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

234



قشۀ الهی برن






ی اصلاحا




انسا 


    
جزء د   


و

ازدهم


129

مقدمه
انسـان در مسـیر رشـد و آزادی خویـش، همـواره میـان دو قطـب حرکـت می‌کنـد؛ 
يِّئَاتِ<، نقشۀ  َسَنَاتِ يذُْهِبْْنَ السَّ تاریکی گناه و روشنی عمل صالح. آیۀ بی‌نظیر >إنَِّ الْحْ
الهی این حرکت را آشکار می‌سازد؛ قانونی که نه فقط برای فرد، بلکه برای جامعه و 
تاریخ نیز صادق است. این نوشته، با تکیه بر همین آیه و فضای تفسیری آن، نشان 
می‌دهد چگونه حسنات )نماز، توبه، انفاق، امید و اتحاد( نیرویی پاک‌کننده‌اند که 
هم روان انسان را تهذیب می‌کنند و هم جامعه را از وابستگی و رکون به ظالمان 
آزاد می‌سـازند. در ادامـه، از پیونـد میـان تزکیـۀ درونـی و اسـتقلال بیرونـی سـخن 
خواهیم گفت؛ از اینکه چگونه هر عمل نیک، سلول زنده‌ای در پیکر امت می‌کارد و 
جامعه را به‌سوی سلامت، امید و آزادی پیش می‌برد. این یادداشت، تلاشی است 
برای درک زیست معنوی آیه‌ای که قدرت تحول فرد و امت را در خود نهفته دارد.

يِّئَاتِ<، یکی از قوانین بنیادین روان‌شناسی  َسَنَاتِ يذُْهِبْْنَ السَّ آیۀ شریفۀ >إنَِّ الْحْ
الهی را بیان می‌کند؛ نیکی خاصیت پاک‌کنندگی دارد. همان‌طور که آب جسم را از 
آلودگی می‌شوید، عمل صالح نیز روح انسان را از تاریکی گناه و حس تعلق به دنیا 
پـاک می‌کنـد. از منظـر علمـی، این آیه بیانگر رابطۀ مسـتقیم بیـن »رفتار مطلوب« 
و »اصالح درونـی« اسـت؛ یعنـی هـر عمل نیـک، در ذهن و روان انسـان اثر جبرانی 
دارد. بنابرایـن خداونـد راه درمـان را خودِ عمل نیک قرار داده اسـت؛ با انجام خیر، 

ذهن به‌سمت تعادل و نور بازمی‌گردد.
حضـرت امیـر؟ع؟ در خطبـۀ 199 نهج‌البلاغـه، در فضـای ایـن آیـه از زبان رسـول 
اکـرم؟ص؟ می‌فرماینـد: »رسـول‌اللّه؟ص؟ نماز را به چشـمۀ آب گرم تشـبیه کرده که او 



130

هـر روز و هـر شـب پنـج بـار خـود را در آن بشـوید. پـس دیگـر چرکـى بـر تـن او باقـى 
نمی‌مانـد«. در اینجـا بـرای تقریـب بـه ذهـن، نمـاز کـه یکـی از حسـنات اسـت، در 
پاک‌کنندگـی بـه آبی طاهر و مطهر تشـبیه شـده اسـت که هر‌کـس در آن قرار گیرد، 

تمام آلودگی‌هایش پاک می‌شود.

نماز؛ راه پالایش درون و تنظیم رفتار
نماز از روشـن‌ترین مصداق‌های حسـنات اسـت. در همین آیه، دسـتور اقامۀ نماز 
يْلِ<؛1 دو طرف روز و 

َّ
فًا مِـنَ الل

َ
ةَ طَرَفََيِ النَّهَارِ وَزُل

َ
لَا قمِِ الصَّ

َ
در سـه وقـت آمـده اسـت: »>وأَ

پاسـى از شـب نمـاز بپـا دار«. از نظـر روانـی، نمـاز، تکرار منظـمِ حضور‌ذهـن در برابر 
خداسـت؛ تمرینـی روزانـه برای تقویت اراده، تمرکـز و کنترل هیجان. در کنار فضای 
دینی و معرفتی، مطالعات روان‌درمانی نیز تکرار رفتارهای معنا‌دار و آرامش‌بخش 

را یکی از مؤثرترین شیوه‌های بازسازی روان می‌داند.
در سـیرۀ امیرالمؤمنیـن؟ع؟ و رسـول اکرم؟ص؟ آمده اسـت که حتـی در تندترین 
میدان‌هـای نبـرد، وقـت نمـاز کـه فرا می‌رسـید، لشـکر را متوقـف می‌کردنـد و جنگ 
تعطیل می‌گردید و می‌فرمودند: »اکنون وقت نماز است«. آن‌ها به عبادت مشغول 
می‌شدند و تجدید‌قوا می‌کردند؛ زیرا نماز نقطۀ اتصال انسان مقاوم با مرکز قوت 
معنـوی اسـت. نمونۀ شـاخص این موضوع، رفتـار حضرت اباعبدا‌للّهالحسـین؟ع؟ 
در روز عاشـورا اسـت؛ در اوج سـختی و صعوبـت جنـگ، گرمـا و تشـنگی و در مقابـل 
لشکری قدّار و قدرتمند، در ابتدای وقت نماز، جبهه بر تراب می‌گذارد و عبودیتش 

را نشان می‌دهد.
امیرالمؤمنیـن؟ع؟ در نامـۀ خـود به محمد‌بن‌ابی‌بکر نوشـت: »بدان که همۀ 
کارهای تو وابسته به نماز توست؛ اگر آن درست باشد، همه درست می‌شود«.2

از این منظر، نماز فقط ارتباط شخصی با خدا نیست، بلکه سامان‌دهندۀ تمام 
ساختار رفتاری و اخلاقی انسان است. جامعه‌ای که نماز را جدی می‌گیرد، به‌صورت 
نامرئی، یک نظام روانی و اخلاقی تعادل‌بخش در خود ایجاد می‌کند. آورده‌ند که 

همان. 	.1
محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغة، نامۀ 27. 	.2



قشۀ الهی برن






ی اصلاحا




انسا 


    
جزء د   


و

ازدهم


131

پیامبـر؟ص؟ روزی مـردی را دیـد کـه هنـگام نماز دچـار بی‌توجهی و حواس‌پرتی شـده 
بود؛ فرمود: »اگر دلش در نماز خاشع بود، اعضایش هم خاشع می‌شد«.

انسـانِ متمرکز در عبادت، انسـانِ متمرکز در زندگی اسـت و این تمرکز همان 
قدرتی است که سیئات را از درون ذهن می‌زداید. حضرت زهرا؟سها؟ در خطبۀ فدکیه 
كمْ عَنِ 

َ
الةَ تَنْزیهـا ل

َ
ـرك وَ الصّ كـمْ مِـنَ الشِّ

َ
 الُلّه الْایمـانَ تَطْهیـرا ل

َ
جَعَـل

َ
می‌فرمایـد: »ف

كبْـرِ«.1 در ایـن خطبـۀ نورانـی نیـز بانـوی دو عالـم یـادآور می‌شـوند که نمـاز، تکبر 
ْ
ال

را از دل می‌شـوید؛ چنان‌کـه ایمـان شـرک را می‌زدایـد. ایـن، بیانی دیگـر از حقیقت 
يِّئَاتِ< است. َسَنَاتِ يذُْهِبْْنَ السَّ  الْحْ >إنَِّ

رهبر معظم انقلاب؟مد؟ فرمودند: 

همـه بداننـد کـه یکـی از مؤثرتریـن راه‌هـا بـرای کاسـتن آسـیب‌های 
اجتماعـی، ترویـج نمـاز اسـت. بـه اینکـه حتـی یـک نفـر از جوانـان و 
نوجوانـان کشـور، در نمـاز سـهل‌انگاری نکند، همت گماریـد. این یکی 
از بهتریـن راه‌هـا بـرای سالمت معنـوی و روحـی مـردم مـا و جامعـۀ ما 

است.2

یکی دیگر از برکات نماز، حفظ انسان از لغزش در برابر شیاطین انسی و جنی 
و طاغـوت اسـت. ایـن نمـاز اسـت کـه ضامـن اسـتقلال و اسـتقامت انسـان مؤمن 
اسـت. نمـاز بـه مؤمـن می‌آمـوزد که تنهـا در برابـر خداوند متعال سـر فـرود آورد و 
< را  برَُ

ْ
ك

َ
فقـط او را تسـبیح و تقدیـس کنـد. انسـان مؤمـن بارهـا در نمـاز ذکـر >اللهِ أ

می‌گویـد و توحیـد خـود را اعلام می‌دارد که اعتماد من فقط به اوسـت. لذا جز او، 

سِ وَ 
ْ

ف
َ

 لِلنّ
ً

كاةَ تَزْكیة
َ
كبْرِ وَ الزّ

ْ
كمْ عَنِ ال

َ
لاةَ تَنْزیهاً ل

َ
رْك وَ الصّ كمْ مِنَ الشِّ

َ
یمانَ تَطْهیراً ل

ْ
ُ الْا َ

 الّلَّه
َ

جَعَل
َ

ف 	.1
وبِ وَ طاعَتَنا 

ُ
ل

ُ
ق

ْ
 تَنْسیقاً لِل

َ
عَدْل

ْ
 تَشْییداً لِلدّینِ وَ ال

َ
حَجّ

ْ
لاصِ وَ ال

ْ
خ ِ

ْ
یامَ تَثْبیتاً لِلْا زْقِ وَ الصِّ نِماءً فِی الرِّ

جْرِ؛ پس  َ ْ
ی اسْتیجابِ الْا

َ
 عَل

ً
بْرَ مَعُونَة

َ
سْلامِ وَ الصّ ِ

ْ
جِهادَ عِزّاً لِلْا

ْ
ةِ وَ ال

َ
رْق

ُ
ف

ْ
ماناً لِل

َ
ةِ وَ اِمامَتَنا ا

َّ
مِل

ْ
نِظاماً لِل

خدای بزرگ، ایمان را برای پاک‌کردن شما از شرک و نماز را برای پاک‌نمودن شما از تکبر و زکات 
را برای تزکیۀ نفس و افزایش روزی و روزه را برای تثبیت اخلاص و حج را برای استحکام دین و 
عدالـت‌ورزی را بـرای التیـام قلب‌هـا و اطاعت ما خاندان را برای نظم‌یافتـن ملت‌ها و امامتمان 
را برای رهایی از تفرقه و جهاد را برای عزت اسلام و صبر را برای کمک در به‌دست‌آوردن پاداش 

قرار داد.
پیام رهبر معظم انقلاب به بیست‌و‌چهارمین اجلاس سراسری نماز، 6بهمن1394. 	.2



132

کسـی را نمی‌بینـد و در برابـر طاغوت سـر خـم نمی‌کند. در‌این‌بـاره آیت‌اللّه جوادی 
آملـی؟مد؟ در تفسـیر خـود بیـان زیبایـی دارنـد: »آنچـه باعث می‌شـود انسـان موفق 
بشود در استقامت، در نجات از طغیان، در حفظ خود از رکون به ظالمان، جریان 
نماز است. نماز یک امر جدی است؛ تا آنجا که ممکن است نمازتان را از اول وقت 
تأخیر نیندازید، از جماعت تأخیر نیندازید، مخصوصاً اگر نماز جماعتی در دسترس 

شما باشد. این عمود دین است«.1

تزکیه در مال؛ آزادی از وابستگی‌های بیرونی
ةً 

َ
مْوَالهِِمْ صَدَق

َ
خداونـد متعـال در آیـۀ 103 سـورۀ مبارکـۀ توبـه می‌فرمایـد: >خُذْ مِـنْ أ

يهِـمْ بهَِـا<. انفاق و صدقـه، هم تطهیر مال اسـت و هـم پالایش دل. در 
ِّ
رُهُـمْ وَتزَُك تُطَهِّ

کنـار ایـن تعالیـم وحیانـی، روان‌شناسـی اقتصادی امـروز نیز به این نتیجه رسـیده 
اسـت که وابسـتگی شدید به دارایی، احساس ناامنی را در انسان تشدید می‌کند 
و انفـاق و اعمـال خیرخواهانـه، راهـی بـرای رهایـی از این اضطراب اسـت. هنگامی 
کـه انسـان مـال خود را در مسـیر حق هزینه می‌کند، پیـام ناخودآگاهی به ذهنش 
می‌رسد: »من به ارزش‌های بالاتر از مال متکی‌ام«. این همان آزادی درونی است 

که مقدمۀ استقلال اجتماعی و فرهنگی می‌شود.
جریـان انفـاق حضـرت فاطمـه؟سها؟ در شـب ازدواجشـان، نمونـه‌ای برجسـته از 
این حقیقت اسـت. آن حضرت در شـب عروسی‌شـان، لباس نوی خود را به فقیری 
بخشـیدند و لباس قدیمی‌شـان را پوشیدند. هنگامی که رسول خدا؟ص؟ علت این 
بُِّونَ<؛2 شما هرگز به مقام 

ُ
ا تُح بِِرَّ حَتَّىَّ تُنْفِقُوا مِمَّ

ْ
وا ال

ُ
نْ تَنَال

َ
کار را پرسیدند، فرمودند: »>ل

نیکوکاران و خاصان خدا نخواهید رسـید مگر از آنچه دوسـت می‌دارید و محبوب 
شماست در راه خدا انفاق کنید«. در اینجا، انفاق از آنچه دوست داریم و به آن دل 
بسـته‌ایم، اوج رهایـی و حرّیـت از عالم ماده اسـت. خداوند متعـال نیز در ازای این 
ءٍ فَهُوَ يُُخْلفُِهُ  نْفَقْتُمْ مِنْ شََيْ

َ
انفـاق و گذشـت‌ها، بهتـر از آن را نصیبمـان می‌کند: »>وَمَـا أ

وَهُـوَ خَرْيُ الرَّازقِنَي<؛3 و هرچه را انفاق می‌کنیـد )چه کم و چه زیـاد( خدا عوضش را 

آیت‌اللّه جوادی آملی، تفسیر تسنیم، سورۀ هود، جلسۀ 115. 	.1
آل‌عمران، 92. 	.2

سبأ، 39. 	.3



قشۀ الهی برن






ی اصلاحا




انسا 


    
جزء د   


و

ازدهم


133

جایگزین آن می‌کند و او بهترین روزی‌دهندگان است«.
انفـاق و تزکیـۀ مالـی، یکـی از پایه‌هـای اصلـی اصالح اجتماعی‌انـد. جامعه‌ای 
کـه مـردم آن به‌جـای تکاثـر و انباشـتن، در هنگام نیـاز به یاری یکدیگر می‌شـتابند، 
جامعـه‌ای متعـادل و سـالم خواهـد بـود. در آیۀ 71 سـورۀ مبارکۀ توبـه، آن‌گاه که 
خداوند متعال سیمای جامعۀ ایمانی و روابط ولایی را ترسیم می‌کند، می‌فرماید: 
رِ وَيقُِيمُونَ 

َ
مُنْك

ْ
مَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ال

ْ
مُرُونَ باِل

ْ
وْلِِيَاءُ بَعْضٍ يأَ

َ
مُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أ

ْ
مُؤْمِنُـونَ وَال

ْ
>وَال

كَِ سَرَيحََْمُهُمُ الُله إنَِّ الَله عَزِيـزٌ حَكِيمٌ<. در 
َ

ولَئ
ُ
ُ أ

َ
كََاةَ وَيطُِيعُونَ الَله وَرَسُـولَه ةَ وَيؤُْتـُونَ الزَّ

َ
لا الصَّ

ایـن آیـۀ نورانـی، پرداخـت زکات در کنار اقامـۀ نماز و امر‌به‌معـروف و نهی‌از‌منکر، از 
ویژگی‌های اساسی مؤمنان و جامعۀ ایمانی معرفی شده است.

توبه؛ آغاز بازسازی روانی و اخلاقی
توبـه یکـی از دقیق‌تریـن و ژرف‌تریـن فرایندهـای اصالح روح در قرآن اسـت. در آیۀ 
لُ  كَِ يُبَدِّ

َ
ولَئ

ُ
أ
َ
 صَالِِحًا ف

ً
 مَنْ تاَبَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا

َّ
70 سورۀ مبارکۀ فرقان می‌خوانیم: >إلَِّا

الُله سَيِّئَاتهِِمْ حَسَنَاتٍ وَكََانَ الُله غَفُورًا رحَِيمًا<. در این کریمۀ منور، خداوند نمی‌فرماید: 
»گناهان را می‌بخشـد«، بلکه می‌فرماید: »سـیئات را به حسنات تبدیل می‌کند«. 
ایـن بدیـن معناسـت کـه تأثیـرات منفـیِ گنـاه )کـه گریبان‌گیـر گنهـکار می‌شـود و 
پیامدهـای سـوء دیگـری نیـز دارد(، پـس از توبـه، بـه نیـروی مثبـت رشـد تبدیـل 

می‌شود و تأثیرات مثبت و سازنده را با خود به همراه خواهد داشت.
طبق آیۀ مذکور، تبدیل سـیئات به حسـنات در گرو سـه امر است: توبه، ایمان 
و عمـل صالـح. پـس از احقـاق ایـن سـه امـر، ملکۀ معصیـت از نفس انسـان زدوده 
می‌شود و ملکۀ طاعت جایگزین آن می‌گردد.1 در این حالت است که حسنات جای 
سیئات را پُر می‌کند. این حقیقت، بسیار شبیه به فرآیند ترمیم در مغز انسان است؛ 
هنگامـی کـه فـردی از خطاهـا درس می‌گیـرد و رفتـار خـود را اصلاح می‌کنـد، همان 
مسـیرهای عصبی که پیش‌تر عامل لغزش و اشـتباه بودند، اکنون، عامل رشـد و 

تجربه می‌شوند.
داسـتان حُر‌بن‌یزیـد ریاحـی در کربال، مصـداق تاریخی همین آیه اسـت. کسـی 

آیت‌اللّه حسین حسینی شاه‌عبدالعظیمی، تفسیر اثنی‌عشری، فرقان، 70. 	.1



134

که راه را بر امام حسین؟ع؟ بست، پس از توبه، به یکی از برجسته‌ترین نمونه‌های 
توبـه و وفـاداری تبدیـل شـد. او کـه راه بـر امـام بسـت و اولیـن تقابل حـق و باطل را 
در کربال رقـم زد، در روز عاشـورا بـه صـف امـام؟ع؟ پیوسـت و اولیـن فدایـی او شـد. 
حُر نامی بامُسـمّا داشـت؛ از بند گناه آزاد شـد و خطای بزرگش به حسـنه‌ای عظیم 
بـدل گشـت؛ نـه به‌صورت نمادین، بلکـه واقعی. این یعنی توبه، مکانیسـم تبدیل 

انرژی‌های منفی به مثبت است؛ هم در فرد و هم در جامعه.

تزکیۀ جمعی و استقلال اجتماعی
اهَا<.1 راه  دْ خَابَ مَنْ دَسَّ

َ
هَا * وَق حَ مَنْ زَكَّاَّ

َ
ل
ْ
ف
َ
دْ أ

َ
خداوند متعال در قرآن کریم می‌فرماید: >ق

مشـترک موفقیـت فـردی و نجات جمعی، تزکیه اسـت؛ چراکه جان پـاک، جامعه‌ای 
پاک می‌سـازد. جامعه‌ای که به دروغ، تبعیض و وابسـتگی‌های ناحق آلوده شـود، 
همچـون بدنـی بیمـار اسـت که تـوان ایسـتادن نـدارد. اسـتقلال اجتماعـی، نتیجۀ 
سالمت اخلاقی مردم اسـت. داسـتان قوم ثمود نمونۀ روشـنی از آلودگی جمعی 
اسـت. ناقـۀ حضـرت صالـح؟ع؟ را تنهـا چند نفر بـه قتل رسـاندند، اما عـذاب بر همه 
سَـوَّاهَا<؛2 پروردگارشـان به 

َ
يْهِمْ رَبُّهُمْ بذَِنبْهِِمْ ف

َ
دَمْدَمَ عَل

َ
نازل شـد. قرآن می‌فرماید: »>ف

)سـزا‌ى( گناهشـان بـر سرشـان عـذاب آورد و آنـان را بـا خـاک يکسـان کـرد«. این آیۀ 
شـریفه هشـدار می‌دهـد کـه حتـی بی‌تفاوتـی نسـبت بـه گنـاه، جامعـه را در زمـرۀ 
شریکان آن قرار می‌دهد. در مقابل، اتحاد خیرخواهانه، عبادت جمعی و هم‌دلی، 
از جملـه حسـنه‌های اجتماعـی هسـتند که سـیئات جمعـی را پاک می‌کننـد. هر‌گاه 
گروهی از مردم برای اصلاح آموزش، پاسداری از حقیقت یا خدمت عمومی، هم‌دل 
شوند، در واقع در حال انجام حسنۀ اجتماعی هستند و این حسنه‌ها ذهن جامعه 

را تطهیر می‌کنند.

امید؛ موتور حذف سیئات و پیدایش تمدن پاک
در آموزه‌های دینی، ناامیدی یکی از بزرگ‌ترین سـیئات اسـت؛ زیرا چرخۀ اصلاح را 
 تَقْنَطُوا مِنْ رحَْْمَةِ اللهِ<. انسـان 

َ
متوقـف می‌کنـد. خداونـد بارهـا تأکیـد می‌فرمایـد: >لَا

شمس، 9 تا 10. 	.1
شمس، 14. 	.2



قشۀ الهی برن






ی اصلاحا




انسا 


    
جزء د   


و

ازدهم


135

امیدوار، حتی در سـختی‌ها میلش به عمل نیک فعال اسـت و این میل، سـیئات را 
می‌زداید. امام رضا؟ع؟ می‌فرماید: 

يرا 
َ

: أنا عِندَ ظَـنِّ عَبدِيَ المُؤمِنِ بـي؛ إن خ
ُ

 يقـول
َّ

وجـل
َ
ـنَّ بـالِلّه؛ فـإنّ الَلّه عَزّ

َ
أحسِـنِ الظّ

شَرّا؛ به خداوند گمان نیک ببر؛ زیرا خداى عز‌و‌جل می‌فرماید: من 
َ

يرا و إن شَرّا ف
َ

فخ
نزد گمان بندۀ مؤمن خویشم؛ اگر گمانِ او به من نیک باشد، مطابق آن گمان با 

او رفتار می‌کنم و اگر بد باشد نیز مطابق همان گمان بد با او عمل کنم.1 
این قاعده، افزون بر آنکه فضیلتی اخلاقی است، یک قانون روان‌شناسی نیز هست؛ 
ذهـن امیـدوار، قـدرت بازیابـی بالاتـری دارد و بـه تالش ادامـه می‌دهـد. دشـمنان 
همواره تلاش می‌کنند ملت‌ها را ناامید سازند؛ زیرا می‌دانند ناامیدی پایۀ بسیاری 
از سـیئات جمعـی )افسـردگی، بی‌اعتمـادی و بی‌عملـی( اسـت. در مقابـل، روایـت 
ملت‌هایـی کـه بـا امیـد و ایمـان ایسـتادند، نشـان می‌دهـد چگونه حسـنات مادی 
و معنـوی )از علـم و ورزش تـا خدمـت و عبـادت( چهـرۀ جامعه را دگرگـون می‌کند. 

همان‌گونه که رهبر انقلاب؟حفظ؟ دربارۀ مدال‌آوران ورزشی فرمودند:

ـت را افسـرده کنـد، 
ّ
در جنـگ نـرم، سـعی دشـمن بـر ایـن اسـت کـه مل

ناامیـد کنـد، او را از توانایی‌هـای خـودش مأیـوس کنـد. شـما بـا ایـن 
مدال‌آوری‌تان توانستید نقطۀ مقابل حرکت دشمن حرکت کنید و در 
ـت ایران را کـه در جوان‌هایش 

ّ
عمـل، توانایـی جـوان ایرانـی و قدرت مل

ـی اسـت، نشـان دادیـد و ظاهر کردید. لذا شـاید بتـوان گفت این 
ّ
متجل

مدال ارزش مضاعفی دارد؛ این پاسـخ، محکم‌ترین پاسـخی اسـت که 
می‌شد به دشمن داد و شما دادید.2

نتیجه‌گیری
يِّئَاتِ< نقشۀ الهی برای اصلاح انسان و جامعه  َسَنَاتِ يذُْهِبْْنَ السَّ در مجموع، آیۀ >إنَِّ الْحْ
اسـت؛ هـر نیکـی، پاک‌کننـدۀ بخشـی از تاریکی اسـت. در سـطح فردی، نمـاز، توبه و 
انفاق، روح را از اسارت دنیا آزاد می‌کنند و در سطح اجتماعی، صداقت، امر‌به‌معروف 

محمدباقر مجلسی، بحار‌الانوار، ج75، ص342.  	.1
بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار قهرمانان و مدال‌آوران ورزشی و المپیادهای علمی جهانی،  	.2

28مهر1404.



136

و نهی‌از‌منکر، اتحاد و خدمت زیر چتر ولایت، شخصیت جامعه را از وابستگی بیرونی 
نجـات می‌دهنـد. پس راه اسـتقلال، از درون آغاز می‌شـود؛ جامعـه‌ای که مردمش 
تطهیر شده باشند، نیازی به تکیه بر قدرت‌های بیرونی نخواهند داشت. این معنا 
ـمَاواَتِ  در آیـۀ 35 سـورۀ مبارکـۀ نـور، بـا حقیقتی بلند بیان شـده اسـت: >الُله نوُرُ السَّ
رْضِ< حسنات نیز پرتویی از همین نور الهی‌اند؛ نوری که اگر در جان انسان طلوع 

َ ْ
واَلْأ

کند، تمام سیاهی‌ها را فرو می‌ریزد و راه آزادی را روشن می‌سازد.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء سیزدهم

آرامش حقیقی در نگاه قرآن

ِ تَطْمَئنُِّ القُْلوُبُ< لََا بذِِكْرِ اللَّهَّ
َ
>أ

سوره رعد، آیۀ 28
28 رعد | جزء 13

آگاه باشيد! دل‌ها فقط با ياد خدا آرام می‌گيرند.

 سیدمحمد زین‌العابدین



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

252



آرامش حقیقی در نگاه قرآن














  
    

جزء سیزدهم 







139

مقدمه
ـرِ 

ْ
 بذِِك

َ
لَا

َ
در جهانـی کـه سـر‌و‌صدای قـدرت، ثـروت و رقابـت گـوش را مـی‌آزارد، آیـۀ >أ

وبُ< همچون نسـیمی نرم بر دل‌های بی‌قرار می‌وزد؛ گویی نجوایی 
ُ
قُل

ْ
اللهِ تَطْمَئِِنُّ ال

است که از عمق فطرت برمی‌خیزد و می‌پرسد: »آرامش را کجا می‌توان یافت، جز 
در یاد خدا؟!«.

همـۀ انسـان‌ها در جسـتجوی نقطـه‌ای آرام‌انـد؛ جایی که دل، آسـوده شـود. 
آنچـه امام‌خمینـی؟رح؟ دربارۀ عطش پایان‌ناپذیر بشـر برای رسـیدن به کمال مطلق 
فرمـوده بـود، امـروز در میـان شـهرهای پرهیاهـو بهتـر فهمیـده می‌شـود. هرکس 
به‌دنبـال قـدرت یـا ثـروت مـی‌دود نیـز خلأیـی در درون دارد و آن را حـس می‌کنـد. 
حتی آنان که به‌ظاهر موفقیت ظاهری را چشیده‌اند، شب‌هایشان آکنده از ترس 

و دلهره است؛ دلهرۀ از‌دست‌دادن آنچه دارند. سعدی گفته است:
پادشاه بگیرد  اقلیمی  همچنان در بند اقلیمى دگر1ملک 

نکتـۀ قابـل ملاحظـه‌ای کـه از ایـن آیـه برداشـت می‌شـود ایـن اسـت کـه ایـن 
ـرِ اللهِ< قبـل از خـود فعـل 

ْ
راه، جایگزینـی نـدارد؛ به‌دلیـل اینکـه متعلـق فعـل >بذِِك

< آمـده اسـت و اگـر متعلـق فعـل قبـل از خـود فعـل بیایـد، نشـان از حصر  >تَطْمَنِئُّ

دارد؛ یعنی جز یاد خدا آرام‌بخش دل‌ها نیسـت. بنابراین، خلقت انسـان در جهان 
آفرینـش به‌گونـه‌ای اسـت کـه با تمام وجود احسـاس نیـاز به یـاد خداوند می‌کند 
و برآورده‌کردن این نیاز فطری اسـت که او را مطمئن می‌سـازد. آن کسـی که برای 
پاسخ به این نیاز اساسی به‌دنبال غیر خدا برود، همچون تشنه‌ای است که برای 

گلستان سعدی. 	.1



140

رفع تشنگی، دنبال غذا می‌گردد. غذا گرسنه را سیر می‌کند؛ اما فقط با نوشیدن 
آب است که انسان سیراب می‌شود.

معنای ذکر
 الُله< نیسـت؛ بلکه یاد و حضور دائمی خدا 

َّ
َ إلَِّا

َ
 إلَِه

َ
ذکر، تنها تکرار >سُـبْحَانَ اللهِ< و >لَا

در تصمیم‌ها و رفتارهاست. کسی که چنین یادآوری‌ای را در جان خود دارد، هرگز 
بـردۀ اضطـراب نمی‌شـود. اگـر جامعـه‌ای به این سـطح از ذکر دسـت یابـد، ترس و 

وابستگی در آن رنگ می‌بازد.

عاقبت اعراض از ذکر
از سـوی دیگـر، اعـراض از ذکـر )خـواه در قالـب غفلـت شـخصی باشـد یـا نظام‌های 
سیاسی غیردینی( نتیجه‌ای جز معیشت سخت ندارد. این سختی ممکن است نه 
در ظاهـر زندگـی، بلکـه در اضطراب پنهانی دل‌ها باشـد؛ همان فقدان طمأنینه‌ای 
که بسـیاری از انسـان‌های به‌اصطلاح مدرن، تجربه می‌کنند. قرآن کریم از این نوع 
ُ مَعِيشَةً ضَنْكًًا<.1

َ
إنَِّ لَه

َ
ريِ ف

ْ
عْرَضَ عَنْ ذِك

َ
زندگانی به معیشت ضنک تعبیر می‌کند: >وَمَنْ أ

لذت و آرامش واقعی
در مقابل، انسانی که زندگی‌اش آکنده از یاد خداست، گرچه در ظاهر دچار رنج و 
سـختی می‌شـود، اما لذتی عمیق، سراسـر وجودش را فرا می‌گیرد. اسـتاد شـهید 
مرتضـی مطهـری؟رح؟ می‌فرمایـد: »هرچند انسـان در جسـت‌وجوی آرامش و لذت و 
بی‌دردی است، اما یک نوع دردها علامت کمال و مقدمۀ آن آرامش واقعی است. 
فرق است بین آرامش ناشی از بی‌حسی و لختی و آرامش وجدان ناشی از رسیدن 
به کمال مطلوب انسانی« این سخن، ترجمان همان وعدۀ الهی است که فرمود: 

نُحْييِنََّهُ<.2
َ
ل
َ
نْثََى وَهُوَ مُؤْمِنٌ ف

ُ
وْ أ

َ
رٍ أ

َ
>مَنْ عَمِلَ صَالِِحًا مِنْ ذَك

در میـدان جنـگ می‌تـوان آن لـذت خـاص را کاملاً حـس کـرد؛ احساسـی کـه 
رزمندگان در سخت‌ترین شرایط جبهه از آن بهره‌مند بودند. عکس‌ها و فیلم‌هایی 

طه، 124. 	.1
نحل، 97. 	.2



آرامش حقیقی در نگاه قرآن














  
    

جزء سیزدهم 







141

کـه از ایـن مبـارزان بـه جـا مانـده، گواهـی روشـن بـر هم‌زیسـتی لـذت و رنـج در آن 
فضاست. تجربۀ اردوهای جهادی امروز نیز جلوه‌ای زنده و ملموس از این ترکیب 
شـیرین و سـخت را بـه مـا منتقـل می‌کنـد، جایـی که تالش و سـختی در کنار حس 

آرامش و رضایت، معنای حقیقی طمأنینه را آشکار می‌سازد.
بنابراین اگر امروز جوامع انسانی به‌دنبال کاهش اضطراب، اعتیاد و فروپاشی 
درونی هسـتند، کلید آن در بازگرداندن یاد خدا به متن زندگی اسـت؛ نه در سـطح 
شـعار، بلکـه در سـاحت رفتار. جوامعی کـه خود را به قدرت‌هـای زوال‌پذیر متصل 
می‌کنند تا آرامش‌خاطر و امنیت به دست آورند، نیاز خود را تشخیص داده‌اند؛ اما 
در نسخه‌ای که برای درمان خود پیچیده‌اند، به خطا رفته‌اند. آن‌ها دریافته‌اند که 
باید خود را به بزرگ‌ترین قدرت جهان آفرینش متصل کنند، امّا در تعیین مصداق، 
دچار اشـتباه شـده‌اند. پس از رسـیدن به آن کمال موهوم نیز درمی‌یابند که این 

پاسخ درستی به آن احتیاج مبرم خود )یعنی آرامش( نبوده است.
جـوان امـروز اگـر در میـان اخبار تلخ و فشـارهای روزمره احسـاس فرسـودگی 
می‌کنـد، بایـد بدانـد آرامـش پایـدار، از راه کوتـاهِ فراموشـی یـا سـرگرمی بـه دسـت 
رِ 

ْ
 بذِِك

َ
لَا

َ
نمی‌آیـد؛ آنچـه دل را آرام می‌کنـد، بازگشـت بـه همـان نغمـۀ ازلـی اسـت: >أ

وبُ<.
ُ
قُل

ْ
اللهِ تَطْمَئِِنُّ ال

پاسخ به یک شبهه
گاهـی ایـن پرسـش مطـرح می‌شـود کـه چـرا برخـی کـه نسـبت بـه دیـن و یـاد خـدا 
بی‌اعتنا بوده‌اند، ظاهراً زندگی بی‌دغدغه و آرامی دارند؟! اگرچه خانه‌های دنج و 
سـفره‌های رنگین آن‌ها به چشـم می‌آید، اما حقیقت آرامش، تنها در سفره و رفاه 
خلاصه نمی‌شود. کمبود و سختی زندگی همیشه به معنای نبود غذا یا آسایش 
ظاهری نیست؛ انسان در اعماق وجودش نیاز عمیق دیگری دارد که با رفاه و لذت 

و حتی سرگرمی رفع نمی‌شود.
برخـی افـراد ممکـن اسـت بـا غفلـت از ایـن نیـاز، در سـرگرمی‌های دائمـی یـا 
خوش‌گذرانی‌هـای زودگـذر غـرق شـوند؛ امـا هرگاه غبار مسـتیِ عیش‌و‌نـوش کنار 
رود، همان زخم حسـرت و اضطراب در جانشـان دوباره سـر برمی‌آورد. هیچ نعمت 



142

مادی، هرچقدر فراوان، نمی‌تواند مأمن همیشگی دل باشد. دلهرۀ از‌دست‌دادن 
نعمت‌هـا همـواره بـا آن‌هـا خواهـد بود، چرا‌کـه جایگزینی بـرای آن ندارنـد. حتی در 
میان خنده‌ها یا هنگام غرق‌شـدن در لذت، لحظه‌هایی اسـت که ناگهان احسـاس 
می‌کننـد چیـزی گران‌بهـا و بنیادین از دستشـان می‌گریزد و هیـچ تجربه‌ای جای آن 

را پر نمی‌کند.
نیـز می‌تـوان دیـد کـه به‌ظاهـر غـرق در  زندگـی کسـانی  را در  ایـن حقیقـت 
خوشـی‌اند، امـا دقایـق بسـیاری از عمرشـان در حسـرت و غبـار اضطـراب می‌گذرد؛ 
انـگار هـر لحظه بیم پایان‌یافتن خوشـی‌ها را معلق بر جانشـان دارند. از همین رو، 
آرامش و اطمینان قلبی از آنِ دل‌هایی است که با یاد خدا زندگی می‌کنند؛ دل‌هایی 
کـه به‌جـای تکیـه بـر دارایی‌هـا یا خوشـی‌های گـذرا، به سرچشـمۀ جـاودان آرامش 
وصل شده‌اند. چنین دل‌هایی راز واقعی طمأنینه را یافته‌اند و در هر شرایطی، با 

اطمینان و آرامش روزگار می‌گذرانند.

روایتی از آرامش در سایۀ ذکر
روحیۀ بی‌نظیر امام‌خمینی؟رح؟ در مقابله با تهدیدها و خطرها، ریشه در ایمان و یاد 
خداوند داشـت. شـبی که مأموران سـاواک برای بازداشـت ایشـان به خانه ریختند 
و بـا خشـونت در را شکسـتند، امـام بـا آرامـش از اتـاق بیـرون آمـد و فرمـود: »ایـن 
وحشـی‌گری یعنـی چـه؟ صبـر کنیـد لباس‌هایم را بپوشـم، خـودم می‌آیـم«. پس از 
آن، وقتی ایشان را به تهران می‌بردند، بسیاری از مأموران وحشت‌زده و مضطرب 
بودند، اما امام با خاطری آرام حتی آن‌ها را دلداری می‌داد. ایشان فرمودند: »واللّه 
هنگامی که مرا به تهران می‌بردند، خوف و وحشتی در دل نداشتم؛ بلکه مأمورانی 

که مرا می‌بردند، مضطرب و خوفناک بودند و من آن‌ها را تسلی می‌دادم«.

نتیجه‌گیری
آرامش در قرآن، نسیمی است که از عمق فطرت الهی انسان می‌وزد؛ همان ندای 
وبُ<. این طمأنینه، نه محصول انباشـت 

ُ
قُل

ْ
رِ اللهِ تَطْمَئِِنُّ ال

ْ
 بذِِك

َ
لَا

َ
ازلی که می‌گوید: >أ

ثروت یا قدرت، بلکه ثمرۀ پیوند وجود انسـان با مبدأ هسـتی اسـت. انسان مدرن، 



آرامش حقیقی در نگاه قرآن














  
    

جزء سیزدهم 







143

با تمام پیشرفت‌های مادی، همچنان تشنۀ سیراب‌شدن از این چشمۀ زلال است. 
اضطـراب پنهـان در پـسِ خنده‌هـای مصنوعـی و رفـاه ظاهری، گواهی اسـت بر این 
حقیقت که معیشت ضنک تنها به فقر مادی محدود نمی‌شود؛ بلکه فراموشی یاد 
خدا، حتی در متن ثروت، زندگی را به زندانی از ترس ازدست‌دادن‌ها تبدیل می‌کند.
تجربۀ تاریخی مؤمنانی چون امام‌خمینی؟رح؟، که در اوج تهدیدها، آرامش را در 
سـایۀ ذکـر خدا می‌یافتند، نشـان می‌دهد ایـن طمأنینه، نظاره‌گـرِ منفعلِ حوادث 
نیسـت، بلکـه فعالانـه در میـدان عمل تجلی می‌یابـد؛ همان‌گونه کـه رزمندگان در 
خـط مقـدم جبهه، آسـایش را در آغوش خطر می‌جسـتند و جوانـان جهادی امروز، 
خسـتگی کار در محروم‌تریـن مناطـق را بـا شـیرینی رضایـت الهـی می‌آمیزند. پاسـخ 
قرآن به پرسش آرامش، فرار از مشکلات نیست، بلکه غوطه‌وری در امواج زندگی با 
تکیه‌گاه لایزال الهی می‌باشد. هر‌چند ظاهر بی‌دغدغۀ برخی بی‌اعتقادان فریبنده 
باشـد، اما آرامش راسـتین آن اسـت که حتی در طوفان‌ها، کشـتی دل را به سـاحل 
امـن حیـات طیبه برسـاند؛ جایـی که یاد خدا، نه شـعار، بلکه چهارچـوب تصمیم‌ها 

و کنش‌هاست.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء چهاردهم

راز تاب‏آوری بی‏انتها

>ِ >وَاصْبِِرْ وَمَا صَبْْرُكَ إلَِّاَّ باِللَّهَّ

سوره نحل، آیۀ 127
127 نحل | جزء 14

صبوری کن! که صبر تو جز به یاری خداوند نیست.

 مرتضی حیدری



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

281



راز تاب‏آو



ی بی‏انتهار





    

جزء چهاردهم   








147

مقدمه
تـاب‌آوری مفهومـی اسـت کـه امـروزه بسـیار پررنـگ شـده و از انسـان‌های عـادی تا 
جامعه‌شناسـان، روان‌شناسـان و سیاسـت‌مداران، بـه آن پرداخته‌انـد )البتـه در 
هـر شـاخه بـه جنبه‌هـای متفاوتـی از آن پرداخته شـده اسـت(. پژوهش‌های حول 
مفهوم تاب‌آوری از حدود سال 1960 آغاز شد و به‌تدریج، جایگاه خود را در محافل 
علمی تثبیت کرد. امروز این مفهوم به‌قدری توسعه یافته است که دایره‌ای وسیع 

از معانی و مفاهیم دیگر را با خود به همراه دارد.
تـاب‌آوری بـه معنـای ظرفیـت یـک شـخص یـا سیسـتم در جـذب اختاللات و 
مشکلات و سپس، سازمان‌دهی مجدد و در عین حال، تحمل تغییر، حفظ عملکرد، 
سـاختار، هویت و... اسـت. یعنی یک شـخص یا سـاختار بتواند تمامی مشـکلات و 
موانع یک مسـیر را با موفقیت پشـت سـر بگذارد و عناصر ذاتی و حیاتی خود )اعم 

از هویت، ساختار و عملکرد( را نه‌تنها از دست ندهد، بلکه آن‌ها را تقویت نماید.
در ادبیـات اسالمی، ایـن مفهوم به‌صورت تفصیلی مطرح شـده اسـت. قرآن 
کریـم و ائمـه معصومیـن؟عهم؟ بارهـا بـه تـاب‌آوری و ویژگی‌هـای آن اشـاره کرده‌انـد. 
مفهومـی کـه در ادبیـات اسالمی بـرای ایـن معنـا بـه کار بـرده شـده، مفهـوم صبـر 
می‌باشـد کـه دارای ظرایـف و دقت‌هـای قابل‌تأملـی اسـت و در پژوهش‌های رایج، 

کمتر به این مفهوم پرداخته شده است.

معنای صبر
در کتب لغت، تعابیر مختلفی در معنای صبر ذکر شده است. در کتاب »البصائر« در 
ـكوَى 

َ
لسَـانِ عن الشّ

ّ
عِ و حَبْسُ ال سِ عن الجَزَ

ْ
ف

َ
بْرُ حَبْسُ النّ

َ
معنای صبر آمده: »فالصّ



148

شْوِیشِ؛ صبر عبارت است از بازداشتن نفس از پریشانی و 
َ

و حبْسُ الجوارِحِ عن التّ

خاموش نگه‌داشتن زبان از شکایت و مهار اعضای بدن از آشفتگی و بی‌نظمی« و 
دَبِ؛ صبر عبارت است از ایستادگی 

َ
 مع البَلاءِ بحُسْنِ الأ

ُ
وف

ُ
بْرُ الوُق

َ
گفته شده: »الصّ

فـسِ الهُجُومَ على 
َ

زامُ النّ
ْ
در برابـر بال و سـختی‌ها، همـراه با ادب و رفتار نیکـو« یا »إِل

المـكارِه؛ واداشـتن نفـس بـه رویارویـی بـا ناخوشـایندها«. حریـری در معنای صبر 

عْمَـةِ و حالِ المِحْنَةِ، مع سـكونِ الخاطِرِ 
َ

ـرِقَ بینَ حَالِ النّ
ْ

ن لا‌یف
َ
بْـرُ أ

َ
گفتـه اسـت: »الصّ

فیهما؛ صبر این است که میان حالت نعمت و حالت ابتلا تفاوت قائل نشود، همراه 
با آرامش خاطر در هر دو حالت«.1

آنچـه در تمـام ایـن تعاریـف مشـترک اسـت، حالـت اطمینان و سـکون‌خاطری 
اسـت کـه انسـان در برابـر بلایـا و مشـکلات، دچـار سسـتی یـا پریشـانی نمی‌شـود. 
صبر به معنای قدرت نفس در تحمل سـختی، پرهیز از تشـویش و تزلزل و ثبات و 
اسـتمرار در پیمودن مسـیر اسـت. به عبارت دیگر، عنصر صبر انسـان را در مقابل 
موانع و ناملایمات، مستحکم کرده و حالت انفعالی در برابر مشکلات را به حالتی 
پویـا و فعـال تبدیـل می‌کنـد؛ بـه این صـورت که این موانع نیسـتند که مسـیر را به 
چپ‌و‌راست منحرف می‌کنند یا از رسیدن به هدف باز می‌دارند؛ بلکه انسان دارای 
صبر، هیچ‌گاه از هدف خود دست نکشیده و زیر فشار، منحرف یا منصرف نخواهد 
شـد. اساسـا مجاهـد در راه خـدا بـرای اینکـه بتوانـد بـار پیشـبرد اهداف الهـی را به 
 هذا 

ُ
دوش بکشـد، بایـد اهل صبر بشـود. امیرالمؤمنین؟ع؟ فرمودنـد: »و لا‌یحمِل

؛ و اين پرچم را بر دوش نکشـد  بـرِ و العِلـمِ بِمَواضِعِ الحَقِّ
َ

 البَصَـرِ و الصّ
ُ

ـمَ إلّا أهـل
َ
العَل

مگر کسى که از بينش و شکيباىي و آگاهى به جايگاه‌هاى حق برخوردار باشد«.2
در دوران سـلطۀ دسـتگاه‌های اسـتکباری، صبـر در میـان مؤمنـان بـه عنصـری 
منفعـل و خمـود تبدیل شـده بود؛ به‌گونـه‌ای که صبر تنها توصیـه‌ای اخلاقی برای 
کسـب ثواب آخرت به شـمار می‌رفت. اینکه ملتی در زیر بار سـتم، تمام دارایی خود 
را از دسـت بدهد و اسـتعمارگران و ظالمان، اموال و نوامیس آنان را به یغما برند؛ 
ولـی آن‌هـا بـه طمـع بهشـت الهـی و رهایـی از ظلـم در آخـرت، دَم بـر نیاورنـد و صبـور 

سید مرتضى حسینى زبیدى واسطى، تاج العَروس من جواهر القاموس، ج7، ص71. 	.1
محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغة، خطبۀ 173. 	.2



راز تاب‏آو



ی بی‏انتهار





    

جزء چهاردهم   








149

باشند تا در عوض رنج و محنت، ثواب‌های فراوان الهی جمع کنند. حال آنکه معارف 
دینی صبر را عنصری فعال و ضروری برای دستیابی به اهداف عالی معرفی می‌کنند. 
صرِ؛ 

َ
برِ اهتَدى إلى مِضمارِ النّ

َ
امیرمؤمنـان علـی؟ع؟ می‌فرمایند: »مَن رَكِبَ مَركَبَ الصّ

هرکـه بـر مرکب شـکيباىي نشـيند، بـه خط پايان پيروزى رسـد«.1 صبر اسـب اصیل و 
راهواری است که پیمایندۀ راه را از دل میدان، پیروزمندانه خارج می‌کند. صبر سلاح 

برنده‌ای در دست انسان هدفمند است که موانع را به زانو درمی‌آورد.
صبر ابزاری انسـانی اسـت که در پی هدفی مشـخص و در مسـیر راهی روشـن 
حرکـت می‌کنـد. وگرنـه، عنصـر صبـر بـرای انسـانی کـه هـر روز بی‌هدف و به هر سـو 
حرکت می‌کند و هیچ مقصدی در زندگی دنبال نمی‌نماید، چندان معنا و مفهومی 
نخواهـد داشـت. انسـان در مسـیر حرکت به‌سـوی آرمان و هدف خـود، همواره با 
موانع و سختی‌های گوناگون مواجه است؛ موانع بیرونی از جهات مختلف، حرکت 

را کُند می‌کنند و پویندۀ راه را به سکون و بازگشت ترغیب می‌نمایند.
کوهنـوردی کـه مسـیر سـخت صعود بـه قله را انتخـاب نموده، بلنـدای کوه و 
سـرازیری تپه‌ها، سـرما یا گرمای هوا، تابش آفتاب یا باد سـوزان، ضعف جسمی و 
بیماری، همه درصدد هسـتند که او را از ادامۀ مسـیر منصرف نمایند. هر لغزش، 
درد لحظه‌ای در کمر و زانو، عرقی که بر پیشانی می‌نشیند، لب‌های تشنه و عطش 
بـرای آب گـوارا، همـه، عوامـل دعـوت بـه ایسـتایی و بازگشـت هسـتند. همچنیـن 
موانع درونی، ضربات سـخت و طاقت‌فرسـاتری را به او وارد می‌کنند؛ راحت‌طلبی 
و تمایـل بـه رختخواب گرم‌و‌نرم به‌جای پیمودن مسـیر دشـوار، ترس از جراحات و 
سـقوط، از‌دسـت‌دادن لحظات شـیرین با خانواده، احسـاس ضعف و ناامیدی از 
رسـیدن به انتهای مسـیر و نجواهای درونی که مدام می‌گویند: »تا همین‌جا هم 
کافـی اسـت«، این‌هـا همـان سـنگ‌های مسـیر ناهموار قله هسـتند و هرقـدر قله 

مرتفع‌تر باشد، این موانع، مخوف‌تر و ضرباتشان سخت و کاری‌تر خواهد بود.
آنچه پیماینده را قادر می‌سازد تا به حرکت ادامه دهد و بر سختی‌ها فائق آید، 
میزان صبر و تاب‌آوری او در برابر موانع است. موانع همیشه وجود خواهند داشت 
و خیال رسیدن به هدفی والا بدون تحمل سختی، توهمی واهی است. بنابراین، 

محمدباقر مجلسی، بحارالأنوار، ج68،ص96. 	.1



150

تکیه بر صبر به‌عنوان یک ابزار راهبردی، از اهمیت بسیار بالایی برخوردار است.
تاریـخ، سرشـار از آینه‌هـای عبرت اسـت. بسـیارند کسـانی کـه روزگاری را در راه 
جهاد برای خدا سپری کردند، اما در ادامۀ مسیر لغزیدند و مقصدشان سراشیبی 
هلاکت شد. زبیر مگر »منّا اهل البیت« نبود؟ مگر همان کسی نبود که در جنگ‌های 
سخت و طاقت‌فرسا، با شمشیرش غم را از دل پیغمبر می‌زدود و همان شمشیر، 
پـس از جنـگ جمـل، امیرالمؤمنیـن؟ع؟ را اندوهگین نمود؟ دل‌بسـتگی به قدرت، 
لذات و مال دنیا می‌تواند آرام‌آرام در وجود انسـان رشـد کند و به جایی برسـد که 

عنان صبر از دست او خارج شود.
در روایتـی تاریخـی آمـده کـه در زمـان خلافـت عثمـان، شـخصی بـرای دیـدار 
صحابۀ رسول خدا؟ص؟ به مدینه آمد و با همه به‌جز عبدالرحمن‌بن‌عوف، ملاقات 
کـرد. سـراغ او را گرفـت و گفتنـد در زمیـن خـود در جُـرف رفته اسـت. رفـت و دید که 
عبدالرحمـن در آب نشسـته اسـت و آب را بـا یـک بیلچـه بالا‌و‌پاییـن می‌کنـد. وقتـی 
عبدالرحمن او را دید، خجالت کشید و از آب بیرون آمد. به عبدالرحمن گفت: »من 
بـرای کاری پیـش تـو آمدم، امـا عجیب‌تر از آن را دیدم!« )احتمالاً از شـیوۀ زندگی و 
امـوال صحابـه تعجـب کرده بود و بیش‌از‌همـه، وضعیت زندگـی عبدالرحمن او را 
متعجب سـاخته بود( و پرسـید: »آیا چیزی برای شـما آمده اسـت غیر از آنچه برای 

ما آمده؟ یا شما چیزی می‌دانید که ما نمی‌دانیم!«
 

ُّ
ف

ُ
بُونَ وَ نَخ

َ
نْیا وَ تَرْغ

ُ
نَا نَزْهَدُ فِی الدّ

َ
عبدالرحمن پاسخ منفی داد. او گفت: »مَا ل

صْحَابُ نَبِینَا؟ص؟؛ چرا ما زهد می‌ورزیم، 
َ
نَا وَ خِیارُنَا وَ أ

ُ
ف

َ
نْتُمْ سَل

َ
ونَ وَ أ

ُ
ل

َ
جِهَادِ وَ تَثَاق

ْ
فِی ال

ولـی شـما بـه دنیـا رغبـت داریـد؟ مـا بـرای جهـاد در راه خـدا، خودمـان را سـبک‌بال 
می‌کنیـم و شـما برای جهاد سـنگین می‌شـوید و بـه زمین می‌چسـبید؟ حال آنکه 
شما خوبان ما و اصحاب رسول خدایید«. عبدالرحمن پاسخ داد دین ما و شما و 
اءِ  رَّ صَبَرْنَا وَ بُلِینَا بِالسَّ

َ
ِ ف

َ
اءِ مَعَ رَسُولِ الّلَّه رَّ

َ
ا بُلِینَا بِالضّ

َ
كنّ

َ
معلوماتمان فرقی ندارد: »ل

مْ‌نَصْبِرْ؛ ولی ما در زمان پیامبر اسالم؟ص؟ با سـختی و بلایا آزموده شـدیم و صبر 
َ
ل

َ
ف

کردیم؛ اما در زمان رخوت و نعمت آزموده شدیم و صبر نکردیم«.1

المعـروف  القرشـی  البغـدادی الأمـوی  ابوبکـر عبدا‌للّهبن‌محمد‌بن‌عبید‌بن‌سـفیان‌بن‌قیس  	.1
بابن‌أبی‌الدنیا، الزهد لابن‌أبی‌الدنیا، ص123.



راز تاب‏آو



ی بی‏انتهار





    

جزء چهاردهم   








151

انسـان‌ها هر‌چقدر از نظر جایگاه مادی یا معنوی بالاتر باشـند، بی‌تابی آن‌ها 

مهلک‌تر اسـت؛ همانند شـکافی کوچک که در یک سـد عظیم ایجاد شـود. همین 

شـکاف کوچک برای هلاکت او و زیردسـتانش کافی اسـت. لذا صبر جایگاه ویژه‌ای 

ةِ 
َ
برُ مِن الإیمـانِ بمَنزِل

َ
دارد. امـام صـادق؟ع؟ دربـارۀ جایگاه صبـر می‌فرماینـد: »الصّ

هَبَ 
َ

بـرُ ذ
َ

هَـبَ الصّ
َ

هَـبَ الجَسَـدُ، كذلك إذا ذ
َ

أسُ ذ هَـبَ الـرَّ
َ

أسِ مِـنَ الجَسَـدِ، فـإذا ذ الـرَّ

الإیمـانُ؛ صبـر نسـبت بـه ایمـان، ماننـد سـر نسـبت بـه بـدن اسـت؛ اگـر سـر از بیـن 

بـرود، بـدن نیـز از بیـن می‌رود. همین‌طـور اگر صبر از میان برود، ایمـان نیز از میان 

می‌رود«.1 صبر که برود، از ایمان انسان جز تنی بی‌روح باقی نخواهد ماند.

مرز صبر
پرسش مهم و کلیدی این است که حد صبر و تاب‌آوری انسان تا کجاست؟ تا چه 

اندازه می‌توان صبر و تحمل داشـت؟ بسـیاری از انسـان‌ها در مسـیر اهدافشان، 

هنگامی‌که فشـارها کمرشـکن می‌شـوند، عنان صبر را از دسـت می‌دهند و دیگر 

تاب تحمل ندارند. روان‌شناسان و جامعه‌شناسان برای افزایش سطح تاب‌آوری 

توصیه‌هایـی دارنـد؛ از قبیـل کمک‌گرفتـن از دیگـران، برنامه‌ریـزی و پایبند‌بـودن 

بـه آن، مدیریـت درسـت هیجانـات و احساسـات، داشـتن شـبکۀ ارتباطـی قـوی و 

عمیـق، اعتمـاد بـه توانایی‌هـا و اسـتعدادهای خـود و... . ایـن توصیه‌هـا هرچنـد 

مثبت و مفید هسـتند، اما سـقف دارند و در مواجهه با فشـارهای بسیار سنگین 

به پایان می‌رسند.

خصوصاً اگر مقصود، رسیدن به اهداف عالی انسانی باشد که کمر انسان‌های 

بزرگ را خم می‌کند و آرامش آن‌ها را به اضطراب تبدیل می‌سازد، صبوری و تاب‌آوری 

معمول به کار نخواهد آمد. انسان برای صبر در مسیر اهداف عالی الهی، به منبعی 

بی‌پایـان و قدرتـی لا‌یـزال نیـاز دارد؛ منبعـی کـه بـا تکیه بـر آن، در برابر هیچ فشـاری، 

هر‌چند قدرتمند و پیل‌افکن، سر خم نکند و دست از پیمودن مسیر نکشد. پیغمبر 

وذِی نَبِی 
ُ
خاتم؟ص؟ در وصف مشکلات و آزار‌و‌اذیت‌های نبوت خود می‌فرمایند: »مَا أ

محمد‌بن‌یعقوب کلینی، الکافی، ج2،ص87. 	.1



152

وذِیتُ؛ هیچ پیامبری مانند من آزار ندیده است«.1 حال در برابر این حجم از 
ُ
 مَا أ

َ
مِثْل

سختی و دشواری، چه نیرویی است که تاب استقامت داشته باشد؟ خداوند متعال 
در یک بیان کوتاه رمز این مسئله را به پیغمبر اکرم؟ص؟ آموزش می‌دهد؛ همان‌جا که 
 باِللهِ<؛ و صبر کن و صبرِ تو جز به یاری خدا نیست«.2

َّ
می‌فرماید: »>واَصْبِِرْ وَمَا صَبْْركَُ إلَِّا

در بیانات مقام معظم رهبری؟حفظ؟، در این‌باره چنین آمده است:

به کمک خداسـت که تو می‌توانی صبر کنی، یعنی اسـتقامت آن وقتی 
پایان‌ناپذیـر می‌شـود که متصل باشـد بـه منبع پایان‌ناپذیـر ذکر الهی. 
اگر صبر را )که صبر به همان معنای پایداری و ایسـتادگی و اسـتقامت 
و عقب‌گرد‌نکردن است( وصل کنیم به آن پایگاه ذکر الهی، به آن منبع 
لایـزال، ایـن صبـر دیگـر تمام نمی‌شـود. صبر کـه تمام نشـد، معنایش 
این اسـت که این سـیر انسـان به‌سـوی همۀ قله‌ها هیچ وقفه‌ای پیدا 
نخواهـد کـرد. ایـن قله‌هـا کـه می‌گوییـم، قله‌هـای دنیا و آخـرت، هر دو 
اسـت؛ قلـۀ علـم، قلـۀ ثـروت، قلـۀ اقتـدار سیاسـی، قلـۀ معنویـت، قلـۀ 
تهذیـب اخالق، قلـۀ عـروج به‌سـمت عـرش عالـی انسـانیت. هیچ‌کدام 
از این‌هـا دیگـر توقـف پیـدا نخواهـد کـرد؛ چـون وقفه‌هـا در حرکـت مـا 
ناشی از بی‌صبری است. دو لشکر مادی وقتی در مقابل هم صف‌آرایی 
می‌کنند، آن کسی که زودتر صبرش تمام بشود، شکست می‌خورد؛ آن 
کسی که دیرتر صبر و مقاومتش تمام بشود، پیروز خواهد شد؛ چون 
با لحظه‌ای مواجه خواهد شد که طرف مقابل صبر خودش را از دست 
داده. ایـن مثـالِ خیلـی ظاهر و بـارز عینی‌اش اسـت؛ در همۀ میدان‌ها 
همین‌جـور اسـت. در مواجهـۀ بـا مشـکلات، بـا موانع طبیعـی، با همۀ 
موانعی که سد راه انسان در همۀ حرکت‌های کمال می‌شوند، اگر صبر 
تمام نشود، آن مانع، تمام خواهد شد. اینی که گفته می‌شود اسلام 

پیروز است، یعنی این.3

علی‌بن‌عیسی اربلی، کشف الغمة فی معرفة الأئمة، ج2، ص537. 	.1
نحل، 127. 	.2

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار رؤسای سه قوه و مسئولان نظام، 19 شهریور1387. 	.3



راز تاب‏آو



ی بی‏انتهار





    

جزء چهاردهم   








153

آنچـه کـه بشـر عصـر مـا را انگشـت‌به‌دهان گذاشـته اسـت، صبر، اسـتقامت و 
تـاب‌آوری امتی اسـت کـه قدرت‌های خون‌خوار دنیا برای نابـودی آن‌ها هزینه‌های 
هنگفتی خرج می‌کنند، اما نتوانسته‌اند شیشۀ صبرشان را بشکنند. مردم مظلوم 
غزه، که هر روز جگرگوشه‌هایشان توسط بمب‌های آمریکایی-صهیونیستی کشته 
می‌شـوند، خانـواده و عزیزانشـان را از دسـت می‌دهنـد، از خانه‌هایشـان اخـراج 
می‌شوند و خانه‌هایشان ویران می‌گردد، اما همچنان فریادشان به آسمان بلند 
وَكيِلُ<. این میزان از تاب‌آوری همه را متحیر کرده و تمام 

ْ
اسـت: >حَسْـبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

نظریات علمی غربی دربارۀ تاب‌آوری را به‌هم ریخته و سیاسیون آن‌ها را سردرگم 
سـاخته اسـت. آن‌ها نمی‌دانند با مردمی که جز خدا یاوری ندارند، چگونه مواجه 

شوند تا کاسۀ صبرشان را لبریز کنند.
وَكيِلُ<1 شعار قلبی و زبانی هر امتی است که دشمنان، آن‌ها 

ْ
>حَسْبنَُا الُله وَنعِْمَ ال

دْ 
َ
را احاطـه کرده‌انـد. عـده‌ای نیـز برای تضعیف روحیـۀ آن‌ها می‌گوینـد: >إنَِّ النَّاسَ ق

اخْشَوْهُمْ< از آن‌ها 
َ
كُمْ<2 همه علیه شما جمع شده‌اند و هشدار می‌دهند: >ف

َ
جََمَعُوا ل

بترسـید و از ایـن اسـتقامت بی‌ثمـر دسـت بکشـید و با قلـدران کنار بیاییـد. اما این 
ِينَ آمَنُوا<.3

َّ
مردم، خدا را بهترین پشتیبان می‌دانند؛ پشتیبانی که >يدَُافعُِ عَنِ الَّذ

مـردم ایـران، تنهـا بـا صبـوری و تکیـه بـر پشـتیبانی خداونـد متعـال بـود که هر 
توطئـه‌ای را علیـه خـود خنثـی نمودند و امروز با شایسـتگی، معلم صبـر و بردباری 
و مقاومـت در برابـر زیاده‌خواهی‌هـای دنیـای اسـتکبار هسـتند. در دنیـای پـس از 
فروپاشـی شـوروی و جهـان تک‌قطبـی، کـه احـدی قـدرت نداشـت حتـی بـه آمریـکا 
بگویـد: »بـالای چشـم‌تان ابروسـت«، ایـن ایـران بـود کـه تفنـگ‌داران آمریکایـی را 
دستگیر کرد؛ پهپاد جاسوسی او را سالم نشاند؛ پایگاه‌های عین‌الاسد و العدید را 
موشـک‌باران کرد و اسـرائیل، فرزند نامشـروع آمریکا را، با وجود پشـتیبانی ناتو به 
زانو در آورد. همان آمریکایی که با یک چمدان پول، مصدق را ساقط کرد؛ همان که 
اگـر ناوهـای جنگـی یا هواپیمای بی-2 خود را به حرکت در می‌آورد، یک حکومت را 

آل‌عمران، 173. 	.1
همان. 	.2

حج، 38. 	.3



154

در گوشه‌ای از دنیا سرنگون می‌کرد، این‌بار به سد آهنینی به نام ایران برخورد کرد.
آهنین‌بـودن ایـران به‌دلیل داشـتن اف-35 و بی-2 و سـایر امکانات نظامی 
نیسـت. البتـه ایـران از قـدرت ابـزار اسـتفاده می‌کنـد، همان‌گونـه کـه در آیـه آمـده 
ةٍ<؛1 امـا راز برتـری ایـران در ابزار نیسـت، بلکه  ـوَّ

ُ
هُـمْ مَا اسْـتَطَعْتُمْ مِنْ ق

َ
وا ل عِـدُّ

َ
اسـت: >وأَ

در تکیـه بـر قـدرت الهـی )کـه فـوق همـۀ قدرت‌هاسـت( می‌باشـد. او راز شکسـت 
 

َّ
مْ إلَِّا

ُ
وك ـنْ يضَُُرُّ

َ
آمریـکا و صهیونیسـم را از وحـی الهـی دریافـت نمـوده کـه فرمـود: >ل

ونَ<.2 یعنـی آن‌ها اگر به جنگ و سـتیز با   يُنْصََرُ
َ

دْبـَارَ ثُـمَّ لَا
َ ْ
ـمُ الْأ

ُ
وك

ُّ
ـمْ يوَُل

ُ
وك

ُ
ذًى وَإنِْ يُقَاتلِ

َ
أ

شـما برخیزنـد، بـه سـد آهنینتان برخـورد می‌کننـد و بازمی‌گردند. آن‌هـا هیچ یار و 
یاوری نخواهند داشـت و حتماً شکسـت خواهند خورد. قدرت آمریکا از تجهیزات 
ـم نمی‌کند، بلکـه این ضعف 

َ
و توانمندی‌هایـش نیسـت کـه کسـی جلـوی او قد عَل

درونـی و آمادگی‌نداشـتن بـرای صبـر و مقاومت اسـت که یک نیروی شـیطانی را بر 
گردن بندگان خدا سوار کرده است.

جبهـۀ مقاومـت نیـز با همین راهبرد، در‌صدد افزایش قـوای درونی خود برای 
مبـارزه بـا جبهـۀ کفـر اسـت و اگـر صبـر، مالزم همیشـگی انسـان باشـد، نـه خدعـۀ 
ظالمان و نه ملامت منافقان، جبهۀ حق را نخواهد لرزاند و این عمل به کلام نورانی 
امیرالمؤمنیـن؟ع؟ اسـت کـه در نامـۀ خـود به امام حسـن مجتبـی؟ع؟ می‌فرمایند: 
حَقِّ حَیثُ كانَ؛ فرزندم! سـرزنش 

ْ
غَمَرَاتِ لِل

ْ
ـضِ ال

ُ
ئِمٍ وَ خ

َ
 لَا

ُ
وْمَـة

َ
ِ ل

َ
ك فِـی الّلَّه

ْ
ـذ

ُ
خ

ْ
‌تَأ

َ
»وَ لَا

ملامتگران تو را از تلاش در راه خدا باز ندارد و برای خدا قدم در گرداب‌های بلا بنه 
و در آن‌ها فرو برو«.3

خداوند نیز وعده داده است که اگر ملتی چنین صبری داشته باشند، معیت 
ابرِِينَ<.4 وقتی  وا إنَِّ الَله مَـعَ الصَّ و همراهـی خداونـد شـامل آن‌هـا می‌شـود: >وَاصْبرُِ
چنین نیروی بی‌پایانی همراه آن‌ها باشد، ثمرۀ کارشان در دنیا و آخرت نیز بی‌انتها 

جْرَهُمْ بغَِيْْرِ حِسَابٍ<.5
َ
ابرُِونَ أ  الصَّ

َّ
خواهد بود: >إنَِّمَا يوَُفَّى

انفال، 60. 	.1
آل‌عمران، 111. 	.2

محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغة، نامۀ 31. 	.3
انفال، 46. 	.4

زمر، 10. 	.5



راز تاب‏آو



ی بی‏انتهار





    

جزء چهاردهم   








155

نتیجه‌گیری
تـاب‌آوری در قامـوس ایمـان، فراتر از تحملِ منفعلانه اسـت؛ هنـر تبدیل موانع به 
پلـکان صعـود اسـت. آنجـا که کوهنوردِ خسـته از فراز صخره‌ها، رزمنـدۀ غزه در زیر 
باران آتش و ملتی در محاصرۀ تحریم‌ها، یک اصل مشترک را فریاد می‌زنند: »صبرِ 
متصـل بـه منبـع لایـزال«. ایـن صبـر، نـه بـا تکنیک‌هـای روان‌شناسـی مـادی، بلکـه 
 باِللهِ< تعریف می‌شـود؛ فرمولـی که مرزهای تـاب‌آوریِ 

َّ
بـا اتصـال بـه >وَمَـا صَبرْكَُ إلَِّا

انسانی را در می‌نوردد و استقامت را به موتور محرکۀ تمدن‌سازی بدل می‌کند.
تاریـخِ زنـدۀ مقاومـت گـواه این حقیقت اسـت که ایـران آهنین، بـا تکیه بر این 
اصـل، از چنـگال ابرقدرت‌هـا رَهیـد و پهپادهایـش را نـه بـا فنـاوری، بلکه با >حَسْـبنَُا 
الُله< بـه پـرواز در آورد؛ غـزۀ شکسـت‌ناپذیر در قلـب آتـش صهیونیسـتی، بـا نثـار 
ذًى<؛1 هرگز به شـما جـز آزاری اندک 

َ
 أ

َّ
مْ إلَِّا

ُ
وك نْ يضَُُرُّ

َ
خـون کودکانـش، سـند زنـدۀ »>ل

نمـی رسـانند« اسـت. عبدالرحمن‌بن‌عـوف در آزمون رفاه، صبر خـود را باخت؛ اما 
امت‌هـای امـروز آموخته‌انـد کـه صبـر بی‌پایـان، تنهـا بـا تکیـه‌گاه >ذکـرِ الله< ممکن 
اسـت. ایـن اسـت جوهـرۀ صبرِ الهـی: »نه انفعال، بلکـه فعالیتی آگاهانه در مسـیر 

تبدیل تهدیدها به فرصت‌ها«.

آل‌عمران 111. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء پانزدهم

هَا
َ
ل

َ
مْ ف

ُ
ت

ْ
سَأ

َ
اِنْ أ

حْسَنتُْمْ 
َ
حْسَنتُْمْ أ

َ
>إنِْ أ

تُمْ فَلَهَا<
ْ
سَأ

َ
نْفُسِكُمْ وَإِنْ أ

َ
لِِأ

سوره اسراء، آیۀ 7
7 اسراء | جزء 15

اگر خوبی کنيد، به خودتان خوبی کرده‌ايد، 

و اگر هم بدی کنيد، به خودتان بد کرده‌ايد.

 علی کتولی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

282



ِنْ أَسَأْا  


 ُمْ فَلَهَت 
 

    ا
جزء پ   


ا

نزدهم


159

مقدمه
آیـۀ شـریفۀ مذکـور یکـی از پایه‌ای‌تریـن آموزه‌هـای قـرآن دربـاۀ قانـون عمـل و 
عکس‌العمل است. این جملۀ کوتاه، قاعده‌ای بنیادین است که سرنوشت افراد، 
جوامـع و امت‌هـا را رقـم می‌زنـد. خداونـد متعـال در ایـن آیـه، معیار قضـاوت الهی 
و پیامدهـای دنیـوی اعمـال انسـان‌ها را به‌وضـوح بیـان مـی‌دارد. این اصـل بیانگر 
قانونـی جهان‌شـمول اسـت کـه تأکیـد می‌کنـد هـر عملـی )چـه نیکـو و چـه زشـت( 
به‌طور دایره‌وار به فاعل بازمی‌گردد. این قانون، همانند قوانین فیزیکی طبیعت، 
تغییرناپذیـر اسـت و در همـۀ سـطوح )از رفتـار فـردی تـا سیاسـت ملـی و روابـط 

بین‌الملل( جاری و ساری می‌باشد.
در ایـن مقـال، بـه بررسـی عمیـق ابعـاد احسـان، نقـش آن در ایجـاد انسـجام 
از منظـر قـرآن کریـم  بـا اسـتقلال یـک ملـت  آن  اجتماعـی و پیونـد ناگسسـتنی 
می‌پردازیـم و تالش می‌کنیـم تـا این آموزۀ قرآنی را در سـاحت‌های مختلف زندگی 

فردی، اجتماعی و حکومتی تبیین نماییم.

احسان به چه معناست؟
واژۀ »احسـان« بـا مشـتقاتش 34 بـار و واژۀ »محسـن« بـا مشـتقاتش 39 بـار در 
قرآن کریم تکرار شده است.1 کاربرد این واژه‌ها محدود به انسان نیست و در مورد 
حْسَـنَ كُُلَّ 

َ
ِي أ

َّ
خداونـد متعـال نیـز به کار می‌رود؛ چنان‌که قرآن کریم می‌فرماید: >الَّذ

قَهُ...<؛2 آن خداىي که هر چيز را به نيکوترين وجه خلقت کرد....
َ
ءٍ خَل شََيْ

محمود روحانی، المعجم الأحسایی لالفاظ القرآن الکریم، ج1، ص406؛ همان، ج2، ص75-73. 	.1
سجده، ۷. 	.2



160

در معنای احسـان گفته شـده است:»احسان برگرفته از حسن است که در دو 
معنا کاربرد دارد: 1. نعمت‌بخشیدن به دیگرى، 2. کار را نیک انجام‌دادن.«1 همچنین 
گفته‌انـد:»واژۀ حُسـن و مشـتقات آن، وصـف آن دسـته از امـور دینی یـا دنیایی قرار 
می‌گیـرد کـه به‌سـبب داشـتن گونـه‌ای از زیبایی عقلـی، عاطفی، حسـی و مانند آن، 
می‌تواند با برانگیختن احساس خوشی، رضایت، زیبایی و تحسین در انسان، او را 
به خود جذب کند و با غرض و هدف مورد‌نظر موافقت و سازگاری داشته باشد«.2

احسان در قرآن
در قرآن کریم، احسان واژه‌ای راهبردی است و از میزان تکرار آن در آیات می‌توان 
میـزان اهمیـت بـالای این مفهوم را درک کرد. احسـان به هـر دو معنای خود، یکی 
از مهم‌تریـن پایه‌هـای اجتمـاع اسـت و شـاید بتـوان آن را سـتون خیمـۀ جامعـۀ 

مؤمنانه دانست.
احسان به معنای اول، یعنی نیکی‌کردن به دیگران، برای ما بیشتر آشنا است. 
وا 

ُ
 تشُْْرِك

َ
قـرآن کریـم دایـرۀ ایـن نیکویـی را این‌گونه ترسـیم می‌کنـد: >وَاعْبُـدُوا الَله وَلَا

ُنُبِ  َارِ الْجْ
ْ

قُرْبََى وَالْج
ْ
َارِ ذِي ال

ْ
مَسَـاكيِِن وَالْج

ْ
َتَامََى وَال قُرْبََى وَالْيْ

ْ
ينِْ إحِْسَـاناً وَبذِِي ال وَالِِدَ

ْ
بهِِ شَـيْئًا وَباِل

خُورًا<؛3 
َ
 ف

ً
 يُُحبُِّ مَنْ كََانَ مُُخْتَالًا

َ
يْمَانكُُمْ إنَِّ الَله لَا

َ
تْ أ

َ
ك

َ
بيِلِ وَمَا مَل َنْبِ وَابنِْ السَّ احِبِ باِلْجْ وَالصَّ

و خدا را بپرستید و چیزی را شریک او قرار ندهید و به پدر و مادر و خویشاوندان و 
یتیمان و مستمندان و همسایۀ نزدیک و همسایۀ دور و هم‌نشینان و همراهان 
و در‌راه‌ماندگان و بردگان نیکی کنید؛ یقیناً خدا کسی را که متکبّر و خودستاست، 
دوست ندارد. این دایرۀ احسانِ الهی چنان گسترده است که تقریباً همۀ جامعه 

را در‌بر‌می‌گیرد.
احسـان بـه معنـای دوم، یعنـی نیـک انجام‌دادن کار، نیز شـامل تمـام امورات 
جامعۀ اسلامی می‌شود. وقتی مدیری با امانت‌داری و تلاش مضاعف به وظایفش 
عمل می‌کند، دانشمندی دانش خود را برای حل مشکلات جامعه به‌کار می‌گیرد 

راغب اصفهانی، مفردات فی غریب القرآن، ج1، ص118. 	.1
ژیال بخشـی و علیرضـا دهقان‌پور، معناشناسـی احسـان در قـرآن، پژوهش‌نامۀ معـارف قرآنی  	.2

)آفاق دین(، سال پنجم، تابستان 1393، شمارۀ 17.
نساء، 36. 	.3



ِنْ أَسَأْا  


 ُمْ فَلَهَت 
 

    ا
جزء پ   


ا

نزدهم


161

یـا هـر فـردی امـورات خود را بـه بهترین نحو انجـام می‌دهد، این‌هـا همگی مظاهر 
احسان هستند.

به‌طور کلی، احسان عنصری اخلاقی-رفتاری است که نتیجۀ آن ارتقای جامعه، 
تقویـت پیوندهـای اجتماعی، وحدت و انسـجام و ایجاد قوت و قدرت، اسـتقلال و 

استقامت است. در ادامه، به بررسی رابطۀ احسان با برخی مسائل می‌پردازیم.

1. احسان، ترمیم‌کنندۀ شکاف‌های اجتماعی
احســان، هماننــد یک چســب قــوی، پیوندهای درونــی میان اعضــای جامعه را 
تقویــت می‌کنــد و تلاش می‌کنــد تا رخنه‌ها را بپوشــاند. قرآن کریــم می‌فرماید: 
نَّهُ وَلِِيٌّ 

َ
أ
َ
ِي بيَْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ ك

َّ
إذَِا الَّذ

َ
حْسَنُ ف

َ
تِِي هِِيَ أ

َّ
يِّئَةُ ادْفَعْ باِل  السَّ

َ
َسَنَةُ وَلَا  تسَْتَويِ الْحْ

َ
>وَلَا

حََمِيمٌ<؛1 نیکی و بدی یکســان نیســت. )بدی را( با بهترین شــیوه دفع کن؛ )با این 
برخورد متین و نیک( ناگاه کســی که میان تو و او دشــمنی اســت )چنان شــود( 
کــه گویــی دوســتی نزدیک و صمیمی اســت. خداونــد در این آیۀ کریمه دســتور 
می‌دهــد کــه حتی با کســی که با تو دشــمنی دارد، چنان با احســان رفتار کن که 
گویی با او دوســتی و رفاقتی دیرین داری. قرآن کریم با احسان به‌دنبال کاهش 
تنــش و ممانعــت از حــس انتقام‌جویی اســت و این‌گونه چرخۀ معیــوب نزاع را 

متوقف می‌کند.
یکی از عوامل گسست‌های اجتماعی، کاهش عدالت اجتماعی و شکاف بین 
طبقـات جامعـه اسـت. برای مقابله با این مشـکل، حاکمیت موظف اسـت عدالت 
را بگسـتراند و توزیـع مناسـبی از امکانـات و رفـاه اجتماعـی را فراهـم کنـد. مـا نیـز 
وظیفه داریم با مطالبه‌گری و کنشگری، دولت و جامعه را در مسیر تحقق عدالت 
یـاری کنیـم. در همین زمینه، حضـرت امیرالمؤمنین؟ع؟ توصیه‌ای عمیق‌تر دارند و 
؛ 

ُ
ل

ُ
ضّ

َ
ف

َ
حْسَـانُ التّ ِ

ْ
 وَ الْإ

ُ
نْصَاف ِ

ْ
 الْإ

ُ
عَدْل

ْ
حْسـانِ؛ ال ِ

ْ
عَدْلِ وَ الْإ

ْ
مُرُ بِال

ْ
َ یأ َ

 الّلَّه
َ

می‌فرمایند:»إِنّ
خداوند به عدالت و احسان فرمان می‌دهد؛ عدالت یعنی انصاف و احسان یعنی 
نیکـی و برتـری‌دادن بـه دیگـران«.2 بنابرایـن، بـه گفتـۀ امیرالمؤمنیـن؟ع؟ عدالـت، 

فصلت، 34.  	.1
محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغۀ، حکمت 231. 	.2



162

همان انصاف است؛ اما برای ارتقای برابری و از‌بین‌بردن نظام طبقاتی در جامعه، 
مفهومی فراتر از انصاف، به نام احسان وجود دارد.1

2. نقطۀ مقابل احسان
در مقابل احسان، قرآن کریم از واژۀ »اسائه« )بدی‌کردن، کوتاهی‌کردن، تجاوز از 
حدود(2 استفاده می‌کند که نتیجۀ آن بازگشت ضرر به خود فاعل است. اسائه در 
سـطح فردی، موجب هلاکت روح انسـان می‌شـود و در سـطح اجتماعی، سـاختار 
ملـت را تضعیـف می‌کنـد و بـه فروپاشـی می‌کشـاند. اسـائه تنهـا بـه شـرارت‌های 
آشکار مانند قتل و غارت محدود نمی‌شود، بلکه شامل هرگونه غفلت، کوتاهی، 
بی‌مسئولیتی و نقض عهد الهی نیز می‌باشد. اصولاً هر عملی که وضعیت جامعه 
را به افول بکشاند و از قدرت و شوکت جامعۀ اسلامی بکاهد، در مقابل احسان 

است و متصف به صفت سوء می‌شود.
هَا< پیش‌بینی قطعی از سرنوشـت فرد یا جامعه‌ای است که 

َ
ل
َ
تُمْ ف

ْ
سَـأ

َ
آیۀ >وَإنِْ أ

دچار سـوءعمل می‌شـود؛ اگر سـوءرفتار داشـته باشـید، پیامد آن به خودتان باز 
خواهد گشـت و دچار اسـائه خواهید شـد. تاریخ اسلام شاهد این حقیقت است. 
مستکبرانی مانند عباسیان و بنی‌امیه دچار فساد و اعمال سوء شدند و از اصول 
حکمرانی عادلانه فاصله گرفتند. نتیجۀ این اعمال، به خودشان بازگشت و باعث 

هلاکتشان شد و از آن‌ها جز با لعن و نفرین یاد نمی‌شود.
لازم بـه ذکـر اسـت کـه فقـط انجـام‌دادن عمـل سـوء بـه هلاکـت نمی‌انجامد، 
بلکه گاه سکوت در برابر بد‌کرداری‌ها نیز عملی سوء محسوب می‌شود. وقتی به 
اقوامی که دچار عذاب آسمانی شدند نگاه می‌کنیم، می‌بینیم افرادی نیز بودند 
که اعمال ناپسـند انجام نمی‌دادند، اما به‌دلیل سـکوت و همراهی غیرمسـتقیم، 
جزو همان جمعیت بدکار شـمرده شـده و عذاب شـدند. در واقع، اسائه بر دوش 
تمام افرادی اسـت که در تولید این فرهنگ سـهل‌انگارانه شـریک بوده‌اند و هزینۀ 

آن را همه خواهند پرداخت.

آیت‌اللّه مکارم شیرازی، پیام امیرالمؤمنین )شرح نهج‌البلاغه(، حکمت 231. 	.1
حسن عمید، فرهنگ عمید. 	.2



ِنْ أَسَأْا  


 ُمْ فَلَهَت 
 

    ا
جزء پ   


ا

نزدهم


163

3. احسان و استقلال
قـرآن کریـم در آیـات 145 تـا 148 سـورۀ مبارکـۀ آل‌عمـران در توصیـف ویژگی‌هـای 
مُحْسِنيَِن<. 

ْ
خِرَةِ وَالُله يُُحبُِّ ال

ْ
وَابِ الْآ

َ
نْيَا وحَُسْنَ ث وَابَ الدُّ

َ
آتاَهُمُ الُله ث

َ
»ربیون«1 می‌فرماید: >ف

ربیون شـخصیت‌های ویژه‌ای هسـتند که برای اعتلای کلمۀ اللّه و پیشبرد اهداف 
انبیا، با تمام توان مجاهده می‌کنند. خداوند متعال به پاس این مجاهدت، آنان 
را به صفت محسن متصف می‌نماید و ثواب دنیا و آخرت را به آن‌ها عطا می‌کند.
ثواب آخرت که روشن است، رضایت و رضوان الهی است؛ اما بحث ما در ثواب 
دنیا اسـت. کسـانی که احسـان می‌کنند و برای ارتقای جامعه و رسـیدن به قله‌ها 
تالش می‌نماینـد، خداونـد متعـال دنیایشـان را نیز آبـاد می‌کند. این آبـادی دنیا را 
می‌توان به اسـتقلال و عدم وابسـتگی توسـعه و پیشـرفت یا دیگر جلوه‌های رشد 
و تعالـی معنـا کـرد. مهـم آن اسـت که محسـنین هم دنیایشـان را می‌سـازند و هم 

آخرتشان را.
استقلال، هدف مشترک ملی است که به احسان مستمر همۀ اقشار نیاز دارد. 
زمانی که مردم برای رسیدن به اهداف مشترک )مانند حفظ دستاوردهای انقلاب، 
توسـعۀ علمـی، یا دفاع از کیان کشـور( با یکدیگر همـکاری می‌کنند، این همکاری، 
بزرگ‌تریـن مصـداق احسـان جمعـی اسـت. در مقابـل، هنگامـی کـه رقابت‌هـای 
سیاسـی به‌جـای رقابـت سـازنده در خدمت‌رسـانی، بـه رقابـت تخریبـی و اتهام‌زنی 
تبدیل شـود، این فرآیند، اسـائه‌ای اسـت که اعتماد عمومی را متلاشـی می‌کند و 

همگان را در معرض تهدید قرار می‌دهد.

4. اسائه و وابستگی
وقتی ملتی از مسـیر احسـان منحرف می‌شـود و به اسـائه )فسـاد، تنبلی، تفرقه( 
روی می‌آورد، به‌تدریج ضعیف می‌شود و به‌طور طبیعی نیازمند تکیه‌گاه بیرونی 
می‌گـردد. در مقابـل، یـک ملـتِ محسـن نمی‌توانـد بپذیرد که کسـی بر او سـلطه و 

علی‌رغـم جذاب‌بـودن پرداختـن بـه »ربیون«، این نوشـته ظرفیت آن را نداشـت. برای مطالعۀ  	.1
بیشتر و آشنایی با ربیون می‌توانید به نشریۀ خط، شمارۀ 26 )پیشرانان حرکت توحیدی(، اثر 

خانۀ طلاب جوان مراجعه بفرمایید.



164

تفـوق داشـته باشـد؛ لـذا در تعامالت خود بر پایـۀ عزت، حکمـت و مصلحت عمل 
می‌کند و تسلیم تهدید نمی‌شود.

ملـتِ دچـار اسـائه، به‌دلیـل ضعـف درونی، ناچـار به بـاج‌دادن یا وابسـتگی به 
بلوک‌هـای قـدرت خارجـی بـرای بقـای کوتاه‌مـدت خـود می‌شـود. مقاومـت فعـال 
در برابـر زورگویی‌هـا، مهم‌تریـن عرصـۀ تجلـی احسـان در دنیـای امـروز اسـت. ایـن 
مقاومت نه با زور بازو، بلکه با پایداری درونی و ارادۀ جمعی تحقق می‌یابد. وقتی 
یک ملت در حوزه‌هایی مانند دفاع موشکی، تولید انرژی هسته‌ای یا پیشرفت‌های 
پزشـکی، به خودکفایی می‌رسـد، این دسـتاوردها مسـتقیماً ناشـی از آن اسـت که 
مجموعـه‌ای از افـراد جامعـه )دانشـمندان، مهندسـان، کارگـران( وظایـف خـود را 
به شـیوۀ احسـن انجام داده‌اند. چنین احسـانی، جامعه را از تبدیل‌شـدن به یک 

»منطقۀ تحت‌الحمایه« بازمی‌دارد و استقلال و اقتدار ملی را تضمین می‌کند.

نفی خودباختگی فرهنگی
بزرگ‌تریـن هـدف دشـمنان در عصـر حاضـر، تضعیـف انگیـزۀ ملت‌ها برای سـاخت 
قدرت درونی است. آن‌ها تلاش می‌کنند با القای این حس که »شما نمی‌توانید«، 
ملت را به پذیرش الگوی زندگی غربی )که اغلب با اسائه همراه است( سوق دهند. 
در مقابل اهداف دشـمن، وظیفۀ مؤمنان عمل به احسـان اسـت. اگر حکمرانان، 
در اجرای قانون، حفظ بیت‌المال و خدمت‌رسانی به مردم کوتاهی )اسائه( کنند، 
ایـن کوتاهـی نه‌تنهـا موجـب مؤاخـذۀ آنـان در دنیـا و آخـرت می‌شـود، بلکـه تمـام 
جامعـه نیـز هزینـۀ ایـن اسـائه را در قالـب رکـود، تـورم و بی‌اعتمادی می‌پـردازد. ما 
نیـز اگـر در انجـام تکالیـف خود کوتاهـی کنیم، به نوبۀ خود دچار اسـائه شـده‌ایم. 
بـرای ارزیابـی وضعیـت خـود، کافی اسـت به عملکرد خـود در قبـال فرامین مهمی 
نظیـر اقتصـاد مقاومتی، جهـاد تبیین و دیگر مسـئولیت‌های اجتماعی بنگریم. آیا 

هَا<؟
َ
ل
َ
تُمْ ف

ْ
سَأ

َ
نْفُسِكُمْ< هستیم یا >وَإنِْ أ

َ
حْسَنْتُمْ لِِأ

َ
حْسَنْتُمْ أ

َ
ما مصداق >إنِْ أ

نتیجه‌گیری
عـزت و اسـتقلال یـک ملـت یک‌شـبه حاصل نمی‌شـود، بلکـه ثمرۀ انباشـت اعمال 
نیکـو در طـول زمـان اسـت. اگـر نسـل‌های گذشـته بـا مجاهـدت و ایثـار پایه‌هـای 



ِنْ أَسَأْا  


 ُمْ فَلَهَت 
 

    ا
جزء پ   


ا

نزدهم


165

اسـتقلال را بنا نهاده‌اند، نسـل امروز موظف اسـت با کار و تلاش علمی و اخلاقی 
این بنا را مستحکم‌تر کند. هرگونه اهمال و کوتاهی در انتقال صحیح ارزش‌ها به 
نسل بعد، یا ایجاد شکاف بین نسل‌ها، خود نوعی اسائه است که به هویت ملی 

ضربه می‌زند و در مسیر حرکت یک ملت خلل ایجاد می‌کند.
هَا<، نه یک توصیۀ صرف، 

َ
ل
َ
تُمْ ف

ْ
سَأ

َ
نْفُسِكُمْ وَإنِْ أ

َ
حْسَنْتُمْ لِِأ

َ
حْسَنْتُمْ أ

َ
آیۀ شریفۀ >إنِْ أ

بلکه یک قانون عمل و عکس‌العمل در نظام هستی است. قرآن کریم این اصل را 
در سطوح فردی، اجتماعی و ملی جاری می‌سازد.

جامعه‌ای که در آن احسـان، نیکوکاری، از خودگذشـتگی و انصاف رواج یابد، 
از درون مسـتحکم می‌شـود و سـرمایۀ اعتمـاد اجتماعـی در آن افزایـش می‌یابـد 
و در نتیجـه، باعـث قـدرت خودشـان می‌شـود. در مقابـل، هرگونه اسـائه، فسـاد، 
بی‌عدالتـی و تفرقـه، جامعـه را از درون تضعیـف کـرده و آن را نیازمنـد قیمومـت و 
وابستگی به قدرت‌های خارجی می‌سازد. این آموزۀ قرآنی به ما می‌آموزد که کلید 
عـزت و بقـا در دسـتان خودمـان اسـت. مسـئولیت‌پذیری در برابـر وظایـف فردی و 
جمعـی و تالش بـرای اجـرای عدالت و نیکـوکاری در تمام عرصه‌هـا، نه‌تنها رضایت 
الهی و بهشت جاودان را در پی دارد، بلکه تضمین‌کنندۀ استقلال و سربلندی ملت 
در این جهان پرفراز‌و‌نشیب نیز خواهد بود. نیکی‌های ما به دیگران، در نهایت، به 
خودمان بازمی‌گردد و در این چرخۀ الهی، تنها ملت‌های محسن‌اند که ماندگار و 

عزیز باقی می‌مانند.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء شانزدهم

چه خواهد شد؟!

> ٰ عْْلَىَ
َ
نتَْ الْْأ

َ
>قُلنَْا لََا تََخَفْ إنَِّكَ أ

سوره طه، آیۀ 68
68 طه | جزء 16

]به موسی[ گفتیم: نترس! پيروز ميدان فقط تويی.

 محمدمهدی مهدوی برهان



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

316



چه خوا


ه
د شد؟!


    

جزء ش   


ا
نزدهم




169

مقدمه
در آن معرکــۀ هولنــاک، هنگامــی کــه ســاحران، اراده‌هــا را نشــانه گرفتــه و بــا 
تردستی‌هایشــان، مارها را در میدان کارزار جاری ســاختند، هراس چون سایه‌ای 
ســنگین بر قلب حضرت موسی؟ع؟ افتاد. این بیم، بیمی از شکست ظاهری نبود، 
بلکه دغدغۀ تســخیر اراده‌های جمعی و به‌بند‌کشیده‌شــدن سرنوشت یک امت 
بود. در بحبوحۀ این غوغای بصری و هیاهوی سحر، ندای حق‌تعالی چون سدی 

1.> عْْلَىَ
َ ْ
نتَْ الْأ

َ
َفْ إنَِّكَ أ  تَخَ

َ
استوار در برابر موج وحشت ایستاد: >لَا

ایـن خطـاب الهـی در موقعیتـی صـادر شـد کـه تمـام شـواهد مـادی، پیـروزی 
فرعونیان را فریاد می‌زد و بنی‌اسرائیل در ظاهر، مغلوب این نمایش قدرت شده 
بودنـد. امـا خداونـد نه‌تنهـا بـه حضـرت موسـی؟ع؟ فرمـان عـدم خـوف داد، بلکـه 
بلافاصلـه بـا تأکیـد بر برتری حقیقی او، ریشـۀ ترس را بخشـکاند. نتیجۀ این تثبیت 
قلبی نیز آشـکار شـد؛ آن‌گاه که سـاحران، خود در برابر حقیقت زانو زدند و گفتند: 

>آمَنَّا برَِبِّ هَارُونَ<.2

تقابـل در ایـن واقعـه، نه رویارویی عصا و ریسـمان، بلکه صف‌آرایی جبهۀ حق 
در برابـر باطـلِ مدّعـی قدرت بود. فرعون با تمـام ابزارهای فریبنده و کتمان‌کارانۀ 
خود، در مقابل حضرت موسـی؟ع؟ ایسـتاده بود؛ موسـایی که نماد قدرت درونی 
و تکیـه بـر حقیقـت بـود و در ظاهـر، جـز یـک چوب‌دسـتی نداشـت. در ایـن میـان، 
َفْ إنَِّكَ   تَخَ

َ
خداوند برتری ذاتی نمایندۀ خود را یادآور شـد و بشـارت پیروزی داد: >لَا

<؛ درسی که فراتر از آن تاریخ، تا ابد ماندگار است. عْْلَىَ
َ ْ
نتَْ الْأ

َ
أ

همان  	.1
طه، 70. 	.2



170

درس‌های ماندگار در تقابل حقیقت و باطل
این آیات، تنها روایتگر یک رخداد تاریخی نیستند، بلکه حکایت سرنوشت ابدی هر 
َف<  جامعه‌ای هسـتند که در مسـیر رهایی و اسـتقلال گام برمی‌دارد. فرمان >تَخلاَ
نْتُمُ 

َ
صرفاً یک تاکتیک مدیریتی در بحران نیسـت؛ این دسـتور، ریشـه در واقعیتِ >وأَ

م برای اهل ایمان است و خطاب 
ّ
وْنَ<1 دارد. این برتری، واقعیتی ذاتی و مسل

َ
عْل

َ ْ
الْأ

خداونـد بـه حضـرت موسـی؟ع؟، بیش از آنکه تشـویقی بـرای آغاز راه باشـد، یادآور 
این حقیقت دیرینه است.

عملکـرد سـاحران فرعـون، امـروز در قالب حربه‌های دشـمنان حق در عصر ما 
بازتولیـد می‌شـود. فرعونیـانِ دیـروز می‌کوشـیدند از طریـق شـعبده و تردسـتی، 
اذهان و قلوب بنی‌اسرائیل را تسخیر کنند و یک قدرت نرمِ خیالی بیافرینند؛ زیرا در 
ذات خود، مار‌شدن چند طناب رنگی، قدرت حقیقی ایجاد نمی‌کرد، بلکه نمایشی 
بـرای انفعال‌سـازی بـود. تقابل حضرت موسـی؟ع؟ با سـاحران، در حقیقـت، تقابل 
استکبار جهانی امروز با انقلاب اسلامی است؛ تنها ابزارها و پیچیدگی‌های نمایش 
تغییـر کرده‌انـد. نکتـۀ کلیـدی این اسـت که حضرت موسـی؟ع؟ با اتکا بـه ایمان و با 
یـک ابـزار سـاده، سـرپنجۀ باطل را درهـم کوبید؛ اصلی که باید سـرلوحۀ مبارزان در 

هر عصر باشد.

طبل توخالی و سکون ایمانی
تذکر خداوند در آن لحظۀ حسـاس، آشـکار می‌سـازد که راهکار اساسـی مقابله با 
فریب‌ها و ارعاب‌ها، تسـلط بر ذهن و قلب اسـت. پیروزی حقیقی، پیش از آنکه در 
میدان عمل رقم بخورد، در عرصۀ روانی تثبیت می‌شود و آرامش درونی، ضامن 
این پیروزی است. سکون و طمأنینۀ حضرت موسی؟ع؟، هنگامی که با نصرت الهی 
در آمیخت، نتیجه‌ای داد که نقطۀ مقابل هدف فرعون بود؛ ارعاب خلق، به ارعاب 

خود ارعاب‌کنندگان تبدیل شد.
در روزگار ما نیز، یکی از محورهای اصلی قلدرهای جهانی، اجرای نمایش‌های 
قدرت‌نمایانـۀ شـعبده‌گون اسـت تـا دل‌هـای مسـتضعفان را خالـی کننـد. پیروزی 

آل‌عمران، 139. 	.1



چه خوا


ه
د شد؟!


    

جزء ش   


ا
نزدهم




171

نهایی، نصیب آن امتی خواهد شد که در برابر این نمایش‌ها، منفعل نگردد. البته 
این به معنای سـهل‌انگاری نیسـت؛ تدبیر، به‌جای خود و حفظ اسـتقلال ذهنی در 

برابر حربه‌های دشمن، به جای خود.
نمونـۀ بـارز ایـن حـرکات نمایشـی، پدیـدۀ »جنـگ سـتارگان« در دهـۀ هشـتاد 
میالدی بـود. طرحـی کـه بـرای نابـودی شـوروی طراحـی شـده بـود، بـر پایـۀ ادعای 
رهگیری موشک‌های اتمی در فضا بنا شد و توازن هسته‌ای را به نفع آمریکا برهم 
می‌زد. این نمایش، قوۀ تصمیم‌گیری شوروی را به‌شدت متأثر ساخت و در نهایت، 
بـا پیوسـتن بحران‌هـای اقتصادی، فروپاشـی شـوروی را رقـم زد؛ در‌حالی‌که بعدها 
آشـکار شـد کل ماجرا، یک طبل توخالی و اغراق‌آمیز بود. مرعوب‌شـدن مسـئولین 
شـوروی در برابـر ایـن ایـده، نشـان داد کـه ترسـیدن از آنچـه واقعیـت نـدارد، خـود 

بزرگ‌ترین آفت است.

باور به پیروزی؛ شرط یقین
شـرط اساسـی بـرای کسـب اسـتقلال و پیـروزی بـر دشـمنان، بـاور عمیـق بـه وقوع 
َف< زمانی صادر شـد که سـاحران در اوج قدرت بودند  تَخَ

َ
پیـروزی اسـت. فرمـان >لَا

و حضرت موسـی؟ع؟ در ظاهر، زمین‌گیر شـده بود؛ بااین‌حال، برتری از سـوی خدا 
اعالم گردیـد. ایـن تجلی همان حقیقتی اسـت کـه خداوند می‌فرمایـد: >إنَِّ مَعِِيَ رَبِّيِّ 
سَيَهْدِينِ<.1 در آن لحظۀ سرنوشت‌ساز کنار نیل، که بنی‌اسرائیل از یک سو غرق‌شدن 
و از سوی دیگر قتل‌عام‌شدن توسط فرعون را پیش‌رو می‌دیدند و فریاد می‌زدند: 
ونَ<،2 حضرت موسی؟ع؟ با ثبات کامل ایمان به هدایت الهی، روح یارانش 

ُ
مُدْرَك

َ
>إنَِّا ل

را آرام می‌کرد. او پیش از آنکه دریا شکافته شود، به هدایت خدا یقین داشت.
ایـن اصـل یعنـی »بـاور به پیـروزی قطعی«، یکـی از آموزه‌های محـوری مکتب 

امام خامنه‌ای؟حفظ؟ است که پیوسته بر آن تأکید دارند:

این آرامش دل، این پذیرشِ از اعماق باور و جان انسـان نسـبت به یک 
حقیقـت، خیلـی چیـز مهمـی اسـت؛ ایـن را جنگ )دفـاع هشت‌سـاله( به 

شعراء، 62. 	.1
شعراء، 61. 	.2



172

مـا نشـان داد. مـا الان می‌توانیـم با همۀ توان ادعـا بکنیم که جمهوری 
اسلامی با همۀ چالش‌هایی که در مقابل او به وجود می‌آورند، می‌تواند 
پنجـه بینـدازد و بـر همۀ آن‌ها می‌تواند غالب بشـود؛ چون این را تجربه 
نْتُمْ مُؤْمِنيَِن<؛1 اگر ایمان در 

ُ
وْنَ إنِْ ك

َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
ْزَنوُا وأَ  تَحَ

َ
 تهَِنُوا وَلَا

َ
کرده‌ایم: >وَلَا

دل و در عمـل وجـود داشـته باشـد، کوه‌هـا در مقابـل یـک جامعـه، یک 
مجموعه، یک انسان قوی، هموار خواهد شد و قدرت مقاومت نخواهد 
داشت. یکی از فواید جنگ برای ما این بود. خب، این‌ها حقایقی است.2

نتیجه‌گیری
آنچـه از عـدم تـرس و پایـداری ذهنـی بیـان شـد، همگـی محصول »ایمان« اسـت. 
خداونـد متعـال در آیـۀ 139 سـورۀ آل‌عمـران، ریشـۀ علـو و برتـری را چنیـن بیـان 
نْتُمْ مُؤْمِنيَِن<. شرط نصرت الهی، نه 

ُ
وْنَ إنِْ ك

َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
ْزَنوُا وأَ  تَحَ

َ
 تهَِنُوا وَلَا

َ
می‌فرماید: >وَلَا

صرفاً ادعا، بلکه تحقق ایمانی حقیقی است.
پشتوانۀ قوی، مایۀ دل‌گرمی است؛ اما مؤمن، پشتوانه‌ای والاتر از بالاترین‌ها 
دارد. ایمـان بـه وعده‌هـای خداونـد، خودبه‌خود برتـری می‌آفرینـد. در اینجا، کلام 
نورانـی امیرالمؤمنیـن علی؟ع؟ به زیبایی این حقیقت را آشـکار می‌سـازد که ترس، 
 ظاهِرٌ؛ شـجاعت، عزتـی آماده و 

ٌّ
ل

ُ
لجُبـنُ ذ

َ
، ا  حاضِـرٌ

ّ
 عِـزٌ

ُ
ـجاعَة

َ
لشّ

َ
عیـن ذلـت اسـت: »ا

حاضر است و ترس، ذلتی آشکار و مشهود«.3
نفـس آگاهـی از وجود یک پشـتیبان پایان‌ناپذیر، موانـع را هموار می‌کند. اگر 
شـرط ایمان محقق شـود، جامعۀ مؤمن، خود را بی‌نیاز از سـلطۀ بیرونی می‌بیند 
و در برابر دخالت خارجی مقاومت می‌کند؛ این همان استقلال حقیقی است که از 
وْنَ< تنها یک خبر از آینده نیسـت، بلکه 

َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
دل ایمـان برمی‌خیـزد. بنابرایـن، >وأَ

گزارش واقعیتی جاری است که ریشه در عمق اعتقاد دارد.

آل‌عمران، 139. 	.1
بیانـات رهبـر معظـم انقالب در مراسـم شـب خاطـرۀ دفـاع مقـدس به مناسـبت سـوم خرداد،  	.2

سالروز آزادسازی خرمشهر، 3خرداد1396.
غررالحکم و دررالکلم، ج1، ص152، ح572. 	.3



چه خوا


ه
د شد؟!


    

جزء ش   


ا
نزدهم




173

ـی ایـن ایمـان در دوران دفـاع مقـدس، در زیـر آتـش 
ّ
نمونـه‌ای عینـی از تجل

سنگین دشمن در پایگاه موشکی امام علی؟ع؟ در خرم‌آباد رخ داد. در اوج حملۀ 
پهپـادی، زمانـی که یک موشـک آسـیب‌دیده با موتور روشـن دور خـود می‌چرخید 
و منظـره‌ای رعـب‌آور خلـق کـرده بود، عقل مـادی حکم به فرار می‌داد. اما کسـانی 
که پشتشـان به وعدۀ پیروزی گرم بود، نه‌تنها نترسـیدند، بلکه با شـتاب بیشـتری 
به وظیفه عمل کردند و 70 شـلیک به‌سـمت اهداف صورت گرفت. این شـجاعت، 
جـز محصـول ایمـان نمی‌توانـد باشـد، ایمانـی کـه وسوسـۀ بـزرگ شـیطان )یعنی 
حفـظ نفـس در برابـر شـهادت( را خنثـی می‌کنـد. همان‌گونـه کـه امـام صـادق؟ع؟ 
غَضَـبِ وَ 

ْ
 عِنْـدَ ال

َّ
حَلِیـمُ إِلَّا

ْ
 ال

ُ
‌یعْـرَف

َ
الثِ مَواطِـنَ: لَا

َ
 إِلّا فـى ث

ُ
 لاتُعـرَف

ٌ
ـة

َ
لاث

َ
فرموده‌اند:»ث

حَرْبِ… ؛ سـه کس‌اند که جز در سـه جا شـناخته نشـوند؛ بردبار 
ْ
 عِنْدَ ال

َّ
ـجَاعُ إِلَّا

ُ
‌الشّ

َ
لَا

جز هنگام خشم، شجاع جز در هنگام جنگ و...«1
در نهایـت، ایمـان بـه وعـدۀ حـق، انسـان را از دام ترس رها سـاخته و آرامشـی 
عطـا می‌کنـد کـه او را قـادر می‌سـازد گرمـای پیـروزی را بـر صورت خویش احسـاس 
کند و هرگز عقب‌نشینی نکند. نتیجۀ این مقاومت، استقلالی عزتمندانه و شیرین 
َفْ< آغاز می‌شـود و با   تَخَ

َ
اسـت. این یک برتری حقیقی اسـت که با دسـتور الهی >لَا

< به اوج می‌رسد. عْْلَىَ
َْ

نتَْ الْأ
َ
وعدۀ >إنَِّكَ أ

محمدباقر مجلسی، بحارالانوار، ج75، ص229، ح9. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء هفدهم

جامعهس‏ازی یا خودسازی؟

بُورِ مِنْ بَعْدِ الّذِكْرِ  >وَلَقَدْ كَتَبنَْا فِِي الزَّ

الِِحُونَ< رضَْ يرَِثُهَا عِبَادِيَ الصَّ
َ
نَّ الْْأ

َ
أ

سوره انبیاء، آیۀ 105
105 انبیاء | جزء 17

البته ما پس از تورات، در زبور نوشتیم که همۀ زمین را 

بندگان شایستۀ ما ]با همۀ امکاناتش[ به ارث می‌برند‌.

 سیدمحمد زین‌العابدین



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

331



جامع
ه

‏سازی یا خودسازی؟








 
    

جزء   


ه
فدهم



177

مقدمه
ِدَ 

َ
نْ تَج

َ
جهــان آفرینــش قوانین ثابتی دارد که هیچ‌گاه از آن تخلف نمی‌شــود: >وَل

<.1 اگر انسان ســنت‌های الهی را به‌طــور کامل بشناسد، نگاهش 
ً

لسُِنَّةِ اللهِ تَبْدِيلًا
به جریان زندگی عمیق می‌شــود. نگاه ظاهری و ســطحی، انســان را از شناخت 
دقیــق بازمــی‌دارد. وقایــع و حــوادث دنیا، با شــناخت ســنت‌های الهی درســت 

فهمیده می‌شوند.
امویـان پـس از شـهادت امـام حسـین؟ع؟ خود را پیـروز معرفـی می‌کردند؛ اما 
بر اولیای خدا پوشـیده نبود که این مفتضحانه‌ترین شکسـتِ تاریخِ جریان باطل 
است. هنگامی که تمام زیبایی‌های عالم در مقابل تمام حقارت‌ها و پستی‌ها قرار 
می‌گیـرد، تردیـدی نیسـت کـه جبهـۀ حق پیـروز می‌شـود. در بیانات رهبـر عزیزمان 
ݢنّـه یـک  آمـده اسـت: »در تکویـن عالـم، خاصیـت زور و اسـتبداد ایـن اسـت )کأݢ
سـنّتى اسـت( کـه هـرگاه روى هر مسـئلۀ فکـرى و هر جریـان فکرى، زور و اسـتبداد 
و قدرت‌نمایـى به‌وجـود آمـد، آن جریان فکرى رشـد می‌کند؛ ایـن خاصیت طبیعى 
اسـت«.2 این سـنت، قابل تغییر نیسـت؛ همان‌گونه که امام‌خمینی؟رح؟ فرمودند: 
 هیچ خسـران ندارد، هیچ ضرر در آن 

 هسـت، برای خداسـت؛ قیامِ لِِلّه�ّ
»قیام اگر لِِلهل�

نیست«.3 سایر ثوابت عالم نیز به همین گونه‌اند؛ برای نمونه، نصرت الهی قطعاً 
شامل حال کسی می‌شود که در راه خدا گام بردارد.

فتح، 23. 	.1
سید‌علی خامنه‌ای، همرزمان حسین؟ع؟، ص37. 	.2

امام‌خمینی، صحیفۀ امام‌خمینی، ج5، ص34. 	.3



178

گردانندگان نهایی
تَبْنَا 

َ
قَدْ ك

َ
یکی از قوانین تخلف‌ناپذیر نظام آفرینش در این آیه بیان شده است: >وَل

الِِحُونَ<؛1 در کتب آسـمانیِ پیش از  رْضَ يرَِثُهَا عِبَـادِيَ الصَّ
َ ْ
نَّ الْأ

َ
ـرِ أ

ْ
ك بُـورِ مِـنْ بَعْـدِ الذِّ فِِي الزَّ

قـرآن نیـز این نوید داده شـده بود کـه بندگان صالح خدا،گرداننـدگان نهایی تمام 
عالـم خواهنـد بـود؛ یعنـی ادارۀ جامعـه بـر عهـدۀ آنان خواهـد بود. ذهن ناسـالم 
ممکـن اسـت از ایـن آیه این‌گونه برداشـت کنـد: »دیگر نیازی به تالش برای ایجاد 
صلـح در دنیـا نیسـت«؛ همان ذهنـی که انتظار فرج را دست‌روی‌دست‌گذاشـتن و 
کاری‌نکردن می‌فهمد! در‌حالی‌که پوشـیده نیسـت آیات و روایاتی که مژدۀ پیروزی 
نهایـی را می‌دهنـد، بـرای روحیـه‌دادن و ایجـاد عزم جدی هسـتند. این وعدۀ خدا، 

امید را در دل مؤمنان زنده نگه می‌دارد.
امیـد، موتور محرک انسـان اسـت. هرچه ایـن مفهوم در وجود انسـان قوی‌تر 
باشـد، عـزم او در حرکـت جدی‌تر می‌شـود. در واقع، خدا می‌خواهد انسـان حرکت 
کند، نه اینکه ترمز حرکت او را بکِشد؛ مانند استادی که به شاگردش نوید عالِم‌شدن 
و مفید‌بـودن بـرای جامعـه را می‌دهـد. ایـن به معنای این نیسـت که شـاگرد نیازی 
بـه تالش و کوشـش ندارد، بلکه اسـتاد می‌خواهد او را در مسـیر تحقـق آن وعده، 

جدی‌تر کند.
آیۀ مورد بحث، نقشـۀ کلان جهان را ترسـیم می‌کند؛ دنیایی که در آن بندگان 
صالح بر قلۀ حاکمیت می‌ایستند و قوانین الهی را دقیق و بی‌کم‌وکاست در زمین 
ِي 

َّ
محقق می‌کنند؛ قوانینی که پیامبران برای مردم به ارمغان آورده بودند: >هُوَ الَّذ

هِ<.2 این وعـده، روحیـۀ مؤمنان را 
ِّ
يـنِ كُُل َـقِّ لِِيُظْهِرهَُ عََلَىَ الدِّ هُـدَى وَدِينِ الْحْ

ْ
ُ باِل

َ
رْسَـلَ رَسُـولَه

َ
أ

برای قدم‌برداشـتن در این مسـیر پرتلاطم اسـتوارتر می‌سـازد. بنابراین، مهم‌ترین 
کاری کـه مؤمنـان باید در زمین انجام دهند، کمک به تحقق جهان‌شـمولی اسالم 
اسـت. بـه عبـارت دیگر، انسـان مؤمـن اگر می‌خواهد خواسـتۀ خـدا را محقق کند، 
بایـد همـواره تالش کنـد تـا اسالم در تمـام جنبه‌هـای زندگی بشـر تحقق یابـد. اگر 
اسلام بخواهد مسلط شود و قوانین آن در زندگی جاری گردد، لازم است در رأس 

انبیاء، 105. 	.1
توبه، 33؛ فتح، 28؛ صف، 9. 	.2



جامع
ه

‏سازی یا خودسازی؟








 
    

جزء   


ه
فدهم



179

قانون‌گذاری و حاکمیت قرار گیرد؛ وگرنه تحقق آن ممکن نخواهد بود. پس کمک 
بـه تشـکیل جامعـۀ توحیـدی و حکومـت اسالمی، کمـک به تحقـق خواسـتۀ الهی 
اسـت. امام‌خمینـی؟رح؟ فرمودند: »الاسالم هو الحكومة«؛1 یعنـی جوهرۀ آن چیزی 

که خداوند از تحقق اسلام می‌خواهد، تشکیل حکومت است.

خودسازی؛ هدف خلقت
از طرفـی، مـا آفریـده شـده‌ایم تـا رشـد کنیـم. به فرمـودۀ علامـه طباطبایـی؟رح؟: »ما 
کاری مهم‌تر از خودسازی نداریم«. هدف خلقت، رسیدن انسان به مقصود نهایی 
اسـت و جز برای این آفریده نشـده‌ایم. حال که چنین اسـت، چگونه می‌توان میان 
سـاختن جامعه )که تحقق جهان‌شـمولی اسالم اسـت( و خودسـازی، جمع کرد؟ 
شاید انسان سطحی‌نگر تصور کند کسی که تلاشش جامعه‌سازی باشد، ممکن 
اسـت از رشـد معنوی خود غافل بماند؛ زیرا ورود به عرصۀ اجتماع، توجه انسـان 
را از خود منحرف می‌کند. در این صورت، تضادی میان خودسـازی و جامعه‌سـازی 
ایجـاد می‌شـود؛ یعنـی اگـر شـخصی وقت ارزشـمند خـود را صرف محیـط پیرامون 
کند، ممکن است از سلوک فردی خود باز بماند. در چنین وضع این پرسش مطرح 

می‌شود که جامعه‌سازی مقدّم است یا خودسازی؟
در پاسـخ بایـد بـه معنـای خودسـازی بپردازیـم و نهایـتِ آن را مشـخص کنیم. 
نهایت خودسازی در این است که انسان اراده‌اش را در ارادۀ خدا فانی کند؛ یعنی 
دسـتش یـد اللّه باشـد، چشـمانش عیـن اللّه باشـد و تمـام وجـودش را در تحقـق 
ارادة اللّه بـذل نمایـد. عرفـا ایـن مقـام را »فنـاء فـی اللّه« می‌نامنـد؛ یعنـی انسـان 
تمایالت و تمنیـات خـود را در قبال خداوند، هیچ بپندارد. ارادۀ خداوند متعال در 
هُمْ 

َ
ْعَل رْضِ وَنَجَ

َ ْ
ِينَ اسْتُضْعِفُوا فِِي الْأ

َّ
نْ نَمُنَّ عََلَىَ الَّذ

َ
آیاتی به وضوح بیان شده است: >وَنرُِيدُ أ

وَارِثيَِن<.2 امامت مسـتضعفان عالم، ارادۀ نهایی خداسـت. بنابراین، 
ْ
هُمُ ال

َ
ْعَل ةً وَنَجَ ئمَِّ

َ
أ

کمک به تحقق این خواسـتۀ الهی، عین خودسـازی است. هیچ عملی را نمی‌توان 

»الاسالم هـو الحكومـة و الحكومـة هـی الاسالم؛ فلیـس الاسالم مجموعـة مـن الطقـوس و  	.1
الادعیـة...؛ اسالم همـان حکومـت اسـت و حکومـت همان اسالم؛ پـس اسالم مجموعه‌ای از 

آیین‌ها و دعاهای بی‌ثمر نیست... .« )روح‌اللّه خمینی، صحیفۀ امام، ج12، ص202(
قصص، 5. 	.2



180

یافت که در آن خودسازی باشد، ولی انسان را از جامعه‌سازی باز دارد.
هنگامی که خدای متعال به پیغمبر گرامی اسلام؟ص؟ دستور به بیداری در دل 
<؛1 بی‌تردید عبادت 

ً
وَمُ قيِلًا

ْ
ق
َ
شَدُّ وَطْئًا وأَ

َ
يْلِ هِِيَ أ

َّ
شب می‌دهد، می‌فرماید: >إنَِّ ناَشِئَةَ الل

شب محکم‌تر و پایدارتر و گفتار در آن استوارتر است. سپس بلافاصله این آیه بیان 
<؛2 تو را در روز )برای مشاغل فراوان معنوی و 

ً
كَ فِِي النَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا

َ
می‌شود: >إنَِّ ل

هدایت مردم و حل مشکلات نیازمندان(، رفت‌و‌آمدی طولانی است )پس ساعات 
شب برای عبادت فرصتی بهتر است(. بیداری در دل شب و انجام عبادات فردی و 
به‌طور کلی تقوای الهی، برای آن اسـت که انسـان جهت برداشتن باری که خداوند 

به او محول فرموده، آمادگی پیدا کند.

تشکیلاتی برای برقراری نظام اسلامی
سـلوک انسـان، بـا سـعی و تالش در اجـرای ایـن حکـم نهایی خـدا شـکل می‌گیرد. 
افـرادی کـه گمـان می‌کننـد بـا گوشـه‌گیری و دوری از اجتمـاع، بهتـر می‌تواننـد بـه 
سلوک بپردازند، خوب است نگاهی به زندگی پیامبر؟ص؟ و ائمۀ اطهار؟عهم؟ بیندازند. 
بـه تعبیـر آیـت‌اللّه خامنـه‌ای؟حفظ؟، ائمـه از زمـان امامـت امیرالمؤمنین؟ع؟ تـا ابتدای 
غیبت صغری، همچون انسانی ‌250ساله عمل کرده‌اند. همۀ آن بزرگواران تلاش 
می‌کردنـد تشـکیلاتی بـرای برقـراری نظام اسالمی داشـته باشـند. ایـن را می‌توان 
از درخواسـت‌های مکـرر اصحـاب ائمـه از آن بزرگـواران دریافـت. برای مثال، سـدیر 
صیرفـی از امـام صـادق؟ع؟ علـت عـدم قیـام حضـرت را می‌پرسـد و امـام در پاسـخ 
می‌فرمایند: »ای سـدیر! به خدا سـوگند! اگر به تعداد این بزغاله‌ها شـیعه و یاور 
داشـتم، روا نبود یک لحظه در مقابل حکومت ظلم و جور بنشـینم و برای گرفتن 

حقم قیام نکنم«.3
تمام این بزرگواران، بلکه تمام انبیای عظام الهی، در پی همین هدف بوده‌اند. 
بـه همیـن دلیل اسـت که آن عزیزان همـواره با جبهۀ باطل درگیـر بوده‌اند؛ وگرنه 

مزمل، 6. 	.1
مزمل، 7. 	.2

محمد‌بن‌یعقوب کلینی، الکافی ، ج2، ص243. 	.3



جامع
ه

‏سازی یا خودسازی؟








 
    

جزء   


ه
فدهم



181

چه نیازی بود که مستکبران با آن‌ها دشمنی کنند! ائمه؟عهم؟ به‌دنبال گرفتن قدرت 

از دست طاغوت بودند تا حکومت الهی را برقرار سازند و دنیا را از چنگ آنان بیرون 

آورنـد. اگـر جـز این بـود، چه دلیلی بـرای به شهادت‌رسـاندن ائمۀ هـدی؟عهم؟ وجود 

داشت؟ انسان مؤمن نمی‌تواند بگوید که کاری با برقراری حکومت اسلام ندارد. 

جز جبهۀ حق )که تلاش آن برای حاکمیت اسلام است( و جبهۀ باطل، جبهۀ دیگری 

وجـود نـدارد. اگـر فردی در مسـیر یـاری به این ارادۀ کلان الهی نباشـد، خواسـته یا 

ناخواسته در خدمت طاغوت قرار می‌گیرد.

رهبـر معظـم انقالب؟مد؟ نیـز بارهـا بـر امیـدوار نگه‌داشـتن مـردم و اسـتواری بـر 

مسـیر انقالب تأکیـد کرده‌انـد و فرموده‌اند: »هر‌کسـی کـه مردم را از آینـده ناامید 

کنـد، بـرای دشـمن دارد کار می‌کنـد؛ چـه بدانـد، چـه ندانـد«.1 ایـن بیانگـر اهمیـت 

فرموده‌انـد:  همچنیـن  اسـت.  انقالب  پُر‌فراز‌و‌نشـیب  مسـیر  ایـن  حساسـیت  و 

»هر قلمـی کـه کلمـه‌ای را در جهت ناامید و مأیوس‌کردن مـردم روی کاغذ بیاورد، 
ق به دشمن است؛ چه صاحب این قلم بداند، چه نداند«.2

ّ
متعل

همان‌گونه که کمک به تشکیل جامعۀ توحیدی از بالاترین مصادیق خودسازی 

اسـت، ایسـتادن در مقابـل ایـن ارادۀ الهـی، انحطـاط و دوری از کمـالات انسـانی را 

به‌دنبال دارد.

نتیجه‌گیری
در ترازوی سـنت‌های تخلف‌ناپذیر الهی، جامعه‌سـازی و خودسازی نه رقیب، بلکه 

الِِحُونَ<  رْضَ يرَِثُهَـا عِبَـادِيَ الصَّ
َ ْ
نَّ الْأ

َ
هـم‌زاد همیشـگی تحقـق ارادۀ الهی‌انـد. وعـدۀ >أ

نویـدی بـرای خاموشـی تالش نیسـت، بلکه نقشـۀ راهی اسـت برای پیونـد »خودِ 

فانـی در خـدا« بـا »جامعـۀ متجلـیِ حق«. همان‌گونـه که عصارۀ خودسـازی، فناء 

فی الله و ذوب‌شـدن در مشـیت الهی اسـت، جامعه‌سـازی نیز تجلی عینی همین 

ذوب‌شدگی در میدان عمل به شمار می‌آید.

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار دست‌اندرکاران کنگرۀ ملی شهدای عشایر، 22خرداد1401. 	.1
بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار اقشار مختلف مردم، 25آذر1376. 	.2



182

انبیـا و ائمـه؟عهم؟ آموختنـد کـه نمـاز شـب، مقدمۀ جهـاد در روز اسـت و عبادت 
فردی، تمرینی است برای ایستادگی در برابر طاغوت. سیرۀ ائمۀ اطهار؟ع؟ گواهی 
زنـده بـر ایـن حقیقت اسـت. امیرالمؤمنین؟ع؟ در محرابِ عبـادت، همان‌گونه اوج 
گرفـت کـه در میـدان صفیـن. امام صـادق؟ع؟ نیز، در‌حالی‌که شـب‌ها را بـه مناجات 
می‌گذرانْد، شـبکۀ شـیعه را برای برپایی حکومت عدل سـامان می‌داد. این اسـت 
رمز »عباد صالح«؛ جامع‌الاضداد‌بودن مؤمنی که هم‌زمان، در خلوت با خداست 
و در متن جامعه، سنگر مبارزۀ با جبهۀ باطل را می‌سازد. هر گام در جهت استقرار 
حکومت الهی، گامی در مسـیر خودسـازی اسـت و هر ذکری در خلوت، نیروی لازم 
بـرای نبـرد جمعـی را فراهـم می‌کنـد. امـروز نیـز، طبـق بیانـات رهبـری، ناامید‌کردن 
مردم، خیانت به ارادۀ الهی اسـت. مؤمنِ جامعه‌سـاز می‌داند که سـاختن تمدن 

اسلامی، عین عبادت فردی و نردبانی برای صعود به ملکوت است.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء هجدهم

شکوه وحدت؛ جلوۀ وحدانیت

لََا تُُحبُِّونَ 
َ
>وَلْْيَعْفُوا وَلْْيَصْفَحُوا أ

ُ لَكُمْ< نْ يَغْفِرَ اللَّهَّ
َ
أ

سوره نور، آیۀ 22
22 نور | جزء 18

بايـد از خطايشـان بگذرنـد و بـه رويشـان نياورند. مگر 

دوست نداريد خدا هم از خطاهايتان درگذرد؟!

 محمدحسین میرصادقی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

352



شکوه وحدت؛ 






لوۀ وحدانیتج








    

جزء    


ه
جدهم



185

مقدمه
 

َ
بحث ما در این مقال پیرامون آیۀ 22 سـورۀ مبارکۀ نور اسـت که می‌فرماید: >وَلَا

مُهَاجِرِينَ فِِي سَـبيِلِ اللهِ 
ْ
مَسَـاكيَِن وَال

ْ
قُرْبََى وَال

ْ
ولِِي ال

ُ
نْ يؤُْتوُا أ

َ
ـعَةِ أ فَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّ

ْ
ـو ال

ُ
ول

ُ
تـَلِ أ

ْ
يأَ

كُمْ وَالُله غَفُورٌ رحَِيمٌ<. موضوع محوری این آیۀ 
َ
نْ يَغْفِرَ الُله ل

َ
بُِّونَ أ

ُ
 تُح

َ
لَا

َ
َصْفَحُوا أ َعْفُوا وَلْيْ وَلْيْ

شریفه، عفو و بخشش مؤمنان نسبت به یکدیگر است. خداوند متعال در ابتدای 
آیـه، در قالـب نهـی، دسـتوراتی را بیـان می‌نمایـد و در بخـش دوم، بـا توصیه‌هـای 
مثبـت، مؤمنـان را بـه کمـک و مـدارا با یکدیگر تشـویق می‌کنـد. این آیـۀ مبارکه، از 
لحـاظ فـردی و اجتماعـی، کاربـردی و مهـم اسـت و اثـرات قابـل توجهـی دارد. برای 
درک دقیق آن، نیازمند مقدماتی هستیم که در ادامه، در خط سیر محتوایی این 

یادداشت به آن‌ها خواهیم پرداخت.

فراتر از فرد
خداوند متعال هنگامی که اسالم را برای هدایت بشـر فرستاد، مقصودش صرفاً 
مجموعـه‌ای از عبـادات فـردی بـرای خلوت‌های معنـوی، رهبانیت و عزلت‌نشـینی 
نبـود، بلکـه نظامـی منسـجم از تعالیم اعتقادی، اخلاقی و عبادی را به بشـر هدیه 
داد تـا انسـان بتوانـد هـم در بُعـد فردی و هـم در بُعد اجتماعی، بـا بهره‌گیری از آن 

مسیر سعادت را بپیماید و رشد جامع و همه‌جانبه‌ای داشته باشد.
خداوند در کنار نزول اسالم و قرآن، برترین خلق خود، محمد مصطفی؟ص؟ را 
مبعوث کرد و به او مسـئولیت ابلاغ پیام اسالم و رهبری افراد و جامعه را سـپرد تا 
نمونه‌ای عملی و کارآمد از آنچه مقصود پروردگار اسـت را به بشـریت نشـان دهد. 



186

لذا نبی مکرم اسالم با هجرت به مدینه، علاوه‌بر ابلاغ تعالیم دینی، جامعۀ نوین 

اسلامی را پایه‌گذاری کرد و حقیقت »اسلام دین اجتماعی است« را نمایان ساخت.

دو دشمن، دو برادر
حضرت ختمی مرتبت؟ص؟ در مدت ده سال اقامت در مدینه، تلاش بسیاری کردند 

تـا نظـام قبایلـی پراکنـده و درگیـر جنـگ و خون‌ریـزی را بـا عنصـر دیـن و محبـت بـه 

همدیگـر پیونـد دهنـد و جامعه‌ای توحیدی بر محور ارزش‌های اسالمی بنا نهند. 

هرچنـد ثمـرۀ ایـن تلاش، به‌دلیل سـنگ‌اندازی‌های منافقان، کاملاً شـکوفا نشـد، 

ولیکـن نمونه‌هـای درخشـانی از این جامعۀ تازه‌شـکل‌گرفته در صفحات تاریخ به 

یـادگار مانـده اسـت. خداوند متعال این نمونه‌های برجسـته از بـرادری و ترحم به 

فَ 
َّ
ل
َ
أ
َ
عْدَاءً ف

َ
نْتُمْ أ

ُ
 ك

ْ
يْكُمْ إذِ

َ
رُوا نعِْمَـتَ اللهِ عَل

ُ
ك

ْ
یکدیگـر را این‌گونـه روایـت می‌کند: >...وَاذ

نْقَذَكُمْ مِنْهَا...<؛1 ... و 
َ
أ
َ
نْتُمْ عََلَىَ شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ ف

ُ
صْبَحْتُمْ بنِعِْمَتهِِ إخِْوَاناً وَك

َ
أ
َ
وبكُِمْ ف

ُ
ل
ُ
بَيْْنَ ق

نعمت خدا را بر خود یاد کنید، آن‌گاه که دشمن یکدیگر بودید و او میان دل‌های 

شـما الفت انداخت و در پرتو نعمت او با یکدیگر برادر شـدید و آن‌گاه که بر پرتگاه 

گودالی از آتش بودید، پس شما را از آن رهایی بخشید... . 

شـأن نـزول ایـن آیـۀ شـریفه، مربـوط به قبایـل اوس و خـزرج اسـت؛ دو قبیلۀ 

یمانی که در یثرب سکنی گزیدند. اگرچه هر دو از یک تیره بودند، میان آن‌ها رقابت 

و درگیـری طولانـی‌ای رخ داد کـه بـه جنـگ و خون‌ریـزی انجامیـد. مورخـان مـدت 

ایـن سلسـله‌درگیری‌ها را در حـدود 120 سـال ذکـر کرده‌انـد. پـس از آشـنایی برخـی 

از اعضـای ایـن دو قبیلـه بـا رسـول اکـرم؟ص؟، آنـان پنهانـی در »عقبه«2 بـا پیامبر؟ص؟ 

بیعت کردند. این بیعت، شکوفۀ صلحی بود که بر روابط تیرۀ این دو قبیله جوانه 

غ از  زد. مدتـی بعـد، پیمـان عقبـه دوم3 منعقد شـد و گروهـی از اوس و خزرج، فار

تعلقات قومی، با پیامبر؟ص؟ پیمان بستند تا ایشان را یاری کنند.

آل‌عمران، 103.  	.1
9 نفـر از خـزرج و 3 نفـر از اوس در تاریکـی شـب در منطقه‌ای به نام عقبـه در نزدیکی کوه منا با  	.2

حضرت رسول؟ص؟ بیعت می‌کنند. 
62 نفر از خزرج و 11 نفر از اوس به همان شکل با رسول خدا؟ص؟ پیمان بستند. 	.3



شکوه وحدت؛ 






لوۀ وحدانیتج








    

جزء    


ه
جدهم



187

بـا شـروع فعالیـت مسـلمانان در یثـرب و تبلیـغ اسالم، فضـای شـهر به‌تدریج 
دگرگـون شـد، تعصبـات قومـی کم‌رنـگ شـد و مـردم در یـک جبهـۀ واحـد در کنـار 
رسول خدا؟ص؟ قرار گرفتند و نام یثرب را به »مدینة الرسول« تغییر دادند. بعدها 
با هجرت مسلمین از مکه به مدینه نیز همین مردم پذیرای مهاجران شدند، آن‌ها 
را در کمال لطف و محبت در آغوش گرفتند، در خانه‌های خود جای دادند و همۀ 

دارایی‌شان را با برادران ایمانی تقسیم کردند.

تار‌و‌پود یک نقش
همانند جامعۀ مدینه، هر جامعۀ اسالمی باید دارای بافت منسـجم و یکدسـتی 
باشد که با تار‌و‌پود ولایت مستحکم شده است. این تار‌و‌پود شامل ولایت طولی و 
ولایت عرضی است. ولایت طولی همان پذیرش ولایت صاحبان امر یعنی خداوند 
متعال، رسول خدا؟ص؟ و ائمۀ هدی؟عهم؟ است.1 دستورات، شرایع و جهت‌دهی‌های 
کلان جامعـه از ایـن مسـیر منتقـل می‌شـود. ولایـت عرضـی نیـز ولایتـی اسـت کـه 
خداونـد بیـن مؤمنـان برقـرار کرده اسـت تـا علاوه‌بر دوسـتی و محبت بـه یکدیگر، 

جهت اصلاح امور به‌هم کمک کنند.2
نکتۀ قابل توجه، همچنان که در آیه نیز تصریح شده، این است که جهت‌گیری 
ولایت عرضی باید همواره در مسـیر ولایت طولی باشـد. این ارتباط ولایی، ضامن 
استقامت در مسیر، همدلی و هم‌افزایی میان افراد جامعه است. چنین جامعه‌ای 
مـورد پسـند خداونـد متعال اسـت؛ خداوند وعـده داده که رحمتش را شـامل آن 
می‌کند و آن را از خطرات مصون می‌دارد. در این فضا می‌توان رویداد بین‌المللی 

كََاةَ وَهُمْ رَاكعُِونَ<؛ جز این نیسـت  ةَ وَيؤُْتوُنَ الزَّ
َ

لَا ِينَ يقُِيمُونَ الصَّ
َّ

ِينَ آمَنُوا الَّذ
َّ

ُ وَالَّذ
ُ

>إنَِّمَا وَلِِيُّكُمُ الُله وَرَسُـولُه 	.1
کـه عهـده‌دار امـور شـما مؤمنان، خـدا و پیامبر او و کسـانی‌اند که ایمان آورده‌انـد؛ همانان که 

نماز برپا می‌دارند و در حال رکوع زکات می‌دهند. )مائده، 55(
ةَ وَيؤُْتوُنَ 

َ
لَا رِ وَيقُِيمُونَ الصَّ

َ
مُنْك

ْ
مَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ال

ْ
مُرُونَ باِل

ْ
وْلِِيَاءُ بَعْضٍ يأَ

َ
مُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أ

ْ
مُؤْمِنُونَ وَال

ْ
>وَال 	.2

ـِكَ سَرَيحََْمُهُمُ الُله إنَِّ الَله عَزِيـزٌ حَكِيمٌ<؛ امّا مـردان و زنان بـا ایمان بر 
َ

ولَئ
ُ
ُ أ

َ
كََاةَ وَيطُِيعُـونَ الَله وَرَسُـولَه الـزَّ

یکدیگـر ولایـت دارنـد، از‌ایـن‌رو، یکدیگـر را به کار شایسـته فرمان می‌دهند و از کار ناپسـند نهی 
می‌کنند و نماز را برپا می‌دارند و زکات می‌پردازند و از خدا و پیامبرش اطاعت می‌کنند. اینانند 
که به‌زودی خداوند رحمت خود را شامل حالشان می‌کند و هیچ‌کس نمی‌تواند مانع آن شود؛ 

چراکه خدا مقتدری شکست‌ناپذیر و کارهایش همه از روی حکمت است. )توبه، 71(



188

اربعیـن را مثـال زد کـه نزدیک‌تریـن پیوندهـای اجتماعـی بـه عصـر رسـول خـدا؟ص؟ 
را دارد. در چنیـن فضایـی، مؤمنـان عاشـقانه بـه یکدیگـر پیونـد می‌خورنـد، به‌هم 
غ از رنگ و نژاد، در کنار هم و در  خدمت می‌کنند و یکدیگر را دوست دارند. آنان فار

مسیر رسیدن به امام حسین؟ع؟، در مسیر ولایت طولی گام برمی‌دارند.

چون قایقی بر آب
خداوند متعال نسبت به وضعیت جامعه حساس است و حال و روحیۀ فرهنگی 
و اجتماعـی مـردم را بـا دقـت و ظرافـت مـورد توجـه قـرار می‌دهـد. وقتـی بـا نـگاه 
اجتماعـی بـه قـرآن مراجعـه می‌کنیـم، درمی‌یابیـم کـه خداونـد منـان نسـبت بـه 
وحـدت و انسـجام جامعـه، سـوگیری‌ها، نشـاط و سالمت اجتماعـی توصیه‌هـای 
بسـیاری کـرده اسـت. علـت ایـن توجهـات آن اسـت که جامعه، بهترین بسـتر رشـد 
و سـعادت انسـان اسـت. اگـر جامعـه‌ای بـه ارزش‌هـای اسالمی تمایل پیـدا کند و 
در مسـیر خداونـد متعـال حرکت نماید، تمـام آحاد جامعه نیز از برکات این مسـیر 
بهـره منـد می‌شـوند. در مقابـل، اگـر جامعـه‌ای در مسـیر نفـس امـاره قـرار گیـرد و 
هوا‌و‌هـوس بـر ارزش‌هـای اجتماعـی آن سـایه بیفکنـد، عواقـب آن گریبـان همـۀ 
اعضـای جامعـه را خواهـد گرفـت. در‌این‌باره، خداونـد به اقوامی مثـال می‌زند که 
سخنان فرستادگانش را نشنیدند و جامعه را چون قایقی بر آب، سوراخ کردند و 
همگان باهم غرق شدند. سرنوشت قوم عاد، ثمود و لوط در قرآن مجید، گواهی 

روشن بر این حقیقت است.

کمال اجتماع
دسـتورات خداونـد متعـال نسـبت بـه جامعـه و روابـط میـان مسـلمین در بسـتر 
اجتمـاع، نشـان از اهمیـت ایـن مسـئله دارد. اهمیـت ایـن موضوع در آن اسـت که 
ارتباطـات اجتماعـی، فرهنـگ عمومی جامعه را می‌سـازد و فرهنگ عمومی، خود 
باعـث وحـدت و هم‌بسـتگی اجتماعـی می‌شـود. سـؤال این اسـت که چـرا اتحاد و 
هم‌بسـتگی این‌قـدر اهمیـت دارد؟ مفسـرین ذیـل آیاتی که جامعـه را به وحدت و 
اتحـاد دعـوت می‌کند، بحث‌هایی مطرح کرده‌اند که آیا اتحاد و هم‌بسـتگی ارزش 

ذاتی دارد یا ارزش آن ناشی از کارکردهایش است.



شکوه وحدت؛ 






لوۀ وحدانیتج








    

جزء    


ه
جدهم



189

از منظـر کارکـردی، اتحـاد و هم‌بسـتگی مطمئنـا ارزشـمند اسـت. بـرای مثـال، 

وقتـی پیوندهـای اجتماعی مسـتحکم باشـد و تفرقـه در جامعه نباشـد، پایه‌های 

قـدرت در حاکمیـت تقویـت می‌شـود و دشـمن خارجـی جرئـت نگاه چپ بـه چنین 

دژ مسـتحکمی را نـدارد. در چنیـن شـرایطی، مـردم در صلـح و صفا بـه زندگی خود 

مشغول‌اند و مسیر حرکت به‌سمت خداوند متعال با مانع روبه‌رو نمی‌شود.

طِيعُوا 
َ
سـورۀ مبارکـۀ انفـال بـه کارکردهای اتحـاد در جامعه اشـاره می‌کنـد: >وأَ

ابرِِينَ<؛1 و از خدا و  وا إنَِّ الَله مَعَ الصَّ وا وَتذَْهَبَ رِيحكُُمْ وَاصْبِِرُ
ُ
 تَنَازَعُوا فَتَفْشَل

َ
ُ وَلَا

َ
الَله وَرَسُولَه

پیامبرش فرمان برید و با یکدیگر نزاع و اختلاف مکنید که سست و بد‌دل می‌شوید 

و قدرت و شوکتتان از میان می‌رود و شکیبایی ورزید، زیرا خدا با شکیبایان است. 

برخـی دین‌پژوهـان و مفسـران نیـز بـر ایـن باورنـد کـه وحـدت و انسـجام اجتماعی 

ارزش ذاتی دارد و به‌خودی‌خود دارای اهمیت‌اند. به قول آن‌ها، کمال اجتماع در 

وحدت و انسـجام آن اسـت. در این زمینه، از اقوال برخی مفسـرین و دین‌پژوهان 

نظیـر علامـه طباطبایـی؟رح؟ اسـتفاده می‌شـود. ایشـان معتقدند جامعـۀ توحیدی 

که به ولایت خداوند متعال شـهادت می‌دهند و فرهنگشـان را از تعالیم اسالمی 

می‌گیرند و هدف و مسیرشان یکی می‌شود، باید متحد و منسجم باشند. اگر غیر 

از این بود، یعنی در برخی عناصر اعتقادی یا اخلاقی خلل دارند. مولانا جلال‌الدین 

نیز در مثنوی معنوی در باب اتحاد ایمانی چنین می‌سراید:

یکی ایمان  لیک  معدود  جسمشان معدود لیکن جان یکیمؤمنان 

دیگرستغیرفهم و جان که در گاو و خرست جــانــی  و  عقل  را  ــی  آدمـ

ــی ــ دمــیبـــــاز غـــیـــر جـــــان و عـــقـــل آدم آن  ــی  ــ ول در  جــانــی  هــســت 

ــی نـــــــدارد اتـــحـــاد ــوانـ ــیـ بــادجـــــان حـ از روح  اتــحــاد  ــن  ایـ تــو مــجــو 

آن ــان، نگردد سیر  ن ایــن  ــورد  او گــرانگر خ نــگــردد  ایـــن،  ــار  ب ور کشد 

ــرگ اوبــلــک ایـــن شـــادی کــنــد از مـــرگ او ــو بــیــنــد بـ ــرد چ از حــســد مــی

خداست2جان گرگان و سگان هر‌یک جداست شیران  جان‌های  متحد 

انفال، 46.  	.1
مثنوی معنوی، دفتر چهارم، بخش 17. 	.2



190

یک کار و دو ثواب
بـرای رسـیدن بـه هدف انسـجام اجتماعـی، خداوند متعال به مؤمنان دسـتورات 
ویـژه‌ای می‌دهـد تـا در تعاملات خود با دیگر مؤمنان، کفار و منافقان به کار گیرند 
و بدین‌ترتیـب، صـورت جامعـه بـه حالـت ایـده‌آل نزدیک شـود و از سـطح مطلوب 
به پایین سـقوط نکند. این دسـتورات از جنس صفات اخلاقی با بار ارزشـی مثبت 
هستند؛ صفاتی نظیر صبر، بخشش، محبت، گذشت، مدارا، رحمت، رضا و... . این 
خصائص اخلاقی نقش بسـیار مهمی در پیشـرفت راهبرد وحدت در جامعه دارند 
و می‌توان آن‌ها را سـتون‌های وحدت و انسـجام اجتماعی دانسـت که به‌کار‌بردن 
آن‌هـا، جامعـه را هـم از لحاظ سـخت‌افزاری و هم نرم‌افزاری اسـتحکام می‌بخشـد. 
نکتۀ قابل توجه این است که خداوند رحیم، بروز این صفات از لایۀ اخلاق به لایۀ 
کردار را با دو ثواب همراه می‌کند؛ یکی برای صبر و فضیلت شخصی فرد و دیگری 
جْرَهُمْ 

َ
كَِ يؤُْتوَْنَ أ

َ
ولَئ

ُ
برای تأثیر مثبت آن بر جامعه. قرآن کریم در‌این‌باره می‌فرماید: >أ

نَاهُمْ يُنْفِقُونَ<؛1 آنانند که به )پاس‌( 
ْ
ا رَزَق ـيِّئَةَ وَمِمَّ َسَـنَةِ السَّ وا وَيَدْرَءُونَ باِلْحْ تَيْْنِ بمَِا صَبََرُ مَرَّ

آنکـه صبـر کردنـد و بـدی را بـا نیکـی دفـع می‌نماینـد و از آنچـه روزی‌شـان داده‌ایـم 
انفاق می‌کنند، دو بار پاداش خواهند یافت.

حفظ ظاهر کنید
حضرت رسول اکرم؟ص؟ در جامعۀ تازه‌مسلمان صدر اسلام، همواره توسط منافقان 
و جاهلان مورد آزار‌و‌اذیت قرار می‌گرفتند. منافقان که دل در بند اسلام نداشتند، 
در جامعـۀ اسالمی رفت‌و‌آمـد می‌کردنـد و نه‌تنهـا با گفتار و رفتارشـان آن حضرت را 
می‌آزردند، بلکه در مسـیر اقدامات ایشـان سـنگ‌اندازی می‌کردند و می‌کوشـیدند 
مسـیر جامعه را به کج‌راهه منحرف کنند. در چنین فضایی، دسـتور خداوند چنین 
َاهِليَِن<؛2 اعتدال و میانه‌روی را پیشۀ خود 

ْ
عْرضِْ عَنِ الْج

َ
عُرْفِ وأَ

ْ
مُرْ باِل

ْ
عَفْوَ وأَ

ْ
است: >خُذِ ال

کـن و مـردم را بـه انجـام کار نیـک فرمـان ده و بـا نادانان مـدارا کن و از خطاهایشـان 
ـيِّئَةُ   السَّ

َ
َسَـنَةُ وَلَا  تسَْـتَويِ الْحْ

َ
درگذر. همچنین، در مقام مقابله با آنان می‌فرماید: >وَلَا

قصص، 54. 	.1
اعراف، 199.  	.2



شکوه وحدت؛ 






لوۀ وحدانیتج








    

جزء    


ه
جدهم



191

نَّهُ وَلِِيٌّ حََمِيمٌ<؛1  اى پیامبر! خوی نیکو 
َ
أ
َ
ِي بيَْنَكَ وَبَيْنَهُ عَـدَاوَةٌ ك

َّ
إذَِا الَّذ

َ
حْسَـنُ ف

َ
تِِي هِِيَ أ

َّ
ادْفَـعْ باِل

در تأثیرگـذاری با خوی زشـت برابر نیسـت، پس با نیکوترین خصلـت، بدی‌های آنان 
را دفع کن که ناگاه آن کسی که میان تو و او دشمنی است، گویی دوستی دل‌سوز 
اسـت. علـت این دسـتورها )صبـر، عفو و تقابل نیکـو( به پیامبر؟ص؟ حفظ انسـجام و 
ثبـات جامعـۀ اسالمی اسـت. پـروردگار عالـم نمی‌خواهـد جامعۀ اسالمی به‌دلیل 
ایـن تقابل‌هـا دچـار تفرقـه، اختالف و تزلـزل شـود و از حالت یکپارچگـی و ثبات خود 
خارج شود. در اینجا، خداوند متعال به پیامبر؟ص؟ می‌فرماید با کسی که دشمنی و 
عداوت دارد، طوری رفتار کن که گویی با او دوسـتی داری. این بدین معنا اسـت که 
باید صورت جامعه را به‌گونه‌ای حفظ کنید که اگر کسـی از بیرون به تعاملات شـما 
نگاه کند، احساس نکند بین شما اختلافی وجود دارد و این فکر به ذهنش خطور 

نکند که می‌تواند در این جامعه رخنه کند.

آیا به گنجشکی رحم کرده‌ای؟!
به‌طـور کلـی، قـرآن کریـم سـیمای رسـول خدا؟ص؟ و یـاران ایشـان را این‌گونـه تصویر 
ارِ رحََُمَاءُ بيَْنَهُمْ<؛2 محمد فرسـتادۀ  فَّ

ُ
ك

ْ
اءُ عََلَىَ ال شِـدَّ

َ
ِينَ مَعَهُ أ

َّ
دٌ رَسُـولُ اللهِ وَالَّذ می‌کند: >مُُحَمَّ

خداست و کسانى که با اویند، در برابر کافران سرسخت و در میان خود مهربانند... . 
ویژگـی اصحـاب حضـرت ایـن اسـت کـه بـا کفـار شـدید و محکـم برخـورد می‌کننـد و 
بـا مسـلمین رحـم و مـدارا دارنـد. در سـورۀ مبارکـۀ بلد نیـز هنگام معرفـی مؤمنان 
آمـده اسـت کـه آنـان نه‌تنهـا خـود صبر و مـدارا دارند، بلکـه در جامعه نیز مشـغول 

فرهنگ‌سازی هستند و یکدیگر را به صبر و رحمت، سفارش و توصیه می‌کنند.3
ایـن رحـم و مـدارا بیـن مؤمنان، در ادبیات دینی ما بسـیار مورد تأکید اسـت و 
بسـتر نزول رحمت خداوند رحمان معرفی شـده اسـت. رسـول خدا؟ص؟ فرمودند: 
»الراحِمـونَ یرحَمُهُـم الرّحمنُ تبارك‌وتعالی، اِرحَمُوا مَـن فی الأرضِ یرحَمْكم مَن فی 
السماءِ؛ خدای رحمانِ خجسته و والا، به مردمانِ دل‌رحم رحم می‌کند؛ به ساکنان 

فصلت، 34.  	.1
فتح، 29.  	.2

مَرحََْمَةِ<؛ سـپس از کسـانی باشـد که ایمان آورده و 
ْ
بْْرِ وَتوََاصَوْا باِل

ِينَ آمَنُوا وَتوََاصَوْا باِلصَّ
َّ

>ثُمَّ كََانَ مِنَ الَّذ 	.3
یکدیگر را به شکیبایی و رحمت توصیه می‌کنند. )بلد، 17(



192

زمیـن رحـم کنیـد تـا آنکـه در آسـمان اسـت بـه شـما رحـم کنـد«.1 در روایتـی دیگر از 
امیرالمؤمنیـن؟ع؟ کـه به‌عنـوان ضرب‌المثـل نیـز کاربـرد دارد، آمـده اسـت: »إرحَـم 
تُرحَـم؛ رحـم کـن تـا بـر تو رحـم شـود«.2 در این دو روایـت به نوعی سـنت اجتماعی 
برمی‌خوریـم کـه هـم انسـان و هـم خالـق انسـان را در‌برمی‌گیـرد و هم جنبـۀ مادی 
دارد و هم ماوراء ماده. وجهۀ مادی آن این است که با توجه و رحمت به همدیگر، 
موجـی از محبـت در جامعـه شـکل می‌گیـرد و هرچند از شـخصی آغاز شـود، باز به 
خود او بازمی‌گردد. وجهۀ الهی آن این است که خداوند متعال در تعامل با بنده، 
بـه رفتـار او بـا سـایرین توجـه دارد: »اگر بنده مظهر رحمت شـد، پـروردگارش نیز با 
صفت رحمانیت با او برخورد می‌کند و اگر بنده به دیگران روی خوش نشان نداد، 

خداوند نیز رحمتش را از او دریغ می‌کند«.
نکتۀ قابل توجه این اسـت که در روایتی دیگر، حضرت رسـول اکرم؟ص؟ تعامل 
محبت‌آمیز را مختص انسان نمی‌داند و حتی برخورد رحمانیه با حیوانات، نباتات 
و جهـان خلقـت را نیز دروازۀ رحمت پروردگار رحمـان معرفی می‌کند: »ینادِی مُنادٍ 
 بینَ یدَیهِ، 

َ
یخرِجُهُ حتّی یقِف

َ
كا ف

َ
مُرُ اللّه مَل

ْ
یأ

َ
نی مِنَ النارِ، ف فی النار: یا حَنّانُ یا مَنّانُ نَجِّ

 اللّه عزوجـل: هـل رَحِمـتَ عُصفـورا؟؛ آواز‌دهنـده‌اى در دوزخ فريـاد م‌ىزنـد: 
ُ

فیقـول
مهربانـا! بخشايشـگرا! مـرا از آتـش رهايـى ده. پـس خداونـد فرشـته‌اى را فرمـان 
م‌ىدهد که او را از آتش بيرون م‌ىآورد و در پيشـگاه پروردگار م‌ىايسـتد. خداوند 

عزوجل به او م‌ىفرمايد: آيا تو به گنجشکى رحم کردى )که بر تو رحم کنم(؟!«.3

نتیجه‌گیری
کوتاه‌سـخن آنکـه خداونـد متعـال بـه اجتماعـات توجـه ویـژه دارد و از مسـلمان 
سـاکن در ایـن جوامـع مطالبه دارد که به‌گونه‌ای عمـل کنند حفظ جمع و وحدت 
حاصل شـود. در راسـتای این هدف، منابع دینی ما بار اصلی را بر صفاتی می‌نهند 
کـه ویژگـی جوانمـردان و بـزرگان اسـت؛ صفاتـی ماننـد صبر، گذشـت، مـدارا، رِفق، 
بخشش و... . در راستای حفظ وحدت، به مسلمانان دستور می‌دهد که پیوسته 

علاء‌الدین متقی هندی، کنزالعمال، ح5969.  	.1
محمد محمدى ر‌ىشهرى و گروهى از محققان، میزان الحکمه، ج4، ص382.  	.2

علاء‌الدین متقی هندی، کنزالعمال، ح5992. 	.3



شکوه وحدت؛ 






لوۀ وحدانیتج








    

جزء    


ه
جدهم



193

به این انسجام بیفزایند و حتی کم‌کاری، جهالت و ندانم‌کاری برخی، آن‌ها را از این 
هدف باز ندارد و سردی دیگران، قلب گرمشان را از محبت به سایرین خالی نکند. 
مسلمانان باید در مسیری دایره‌وار به‌سوی کمال گام بردارند و به همدیگر در این 
راه تعاون و مدد دهند1 و اگر آسیبی از نزدیک یا دور به آن‌ها برسد، باید برای خدا 

و در راستای حفظ جامعه از آن چشم پوشند.2
در راسـتای همیـن تعامالت رحمانـی اسـت کـه خداونـد، رحمـت خـود را بـر 
مسـلمانان نـازل می‌کنـد و اثـر اعمالشـان را هماننـد یک آینـه به خودشـان بازتاب 
می‌کنـد تـا هـم در دنیـا سـعادتمند باشـند و هـم در آخـرت مشـمول رضایـت حـق 
مُهَاجِرِينَ 

ْ
مَسَـاكيَِن وَال

ْ
قُرْبََى وَال

ْ
ولِِي ال

ُ
نْ يؤُْتوُا أ

َ
ـعَةِ أ فَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّ

ْ
ـو ال

ُ
ول

ُ
تـَلِ أ

ْ
 يأَ

َ
گردنـد. >وَلَا

كُمْ وَالُله غَفُورٌ رحَِيمٌ<؛3 و از میان 
َ
نْ يَغْفِرَ الُله ل

َ
بُِّونَ أ

ُ
 تُح

َ
لَا

َ
َصْفَحُوا أ َعْفُوا وَلْيْ فِِي سَـبيِلِ اللهِ وَلْيْ

شـما کسـانی که دارندگان ثروت و گشـایش مالی هسـتند، نباید سـوگند یاد کنند 
که از انفاق مال به خویشـاوندان و تهی‌دسـتان و مهاجرانِ در راه خدا دریغ ورزند 
و بایـد )بـدی آنـان را که برای شـما مؤمنان توانگر سـبب خودداری از انفاق شـده( 
عفـو کننـد و از مجـازات درگذرنـد. آیـا دوسـت نمی‌دارید خدا شـما را بیامـرزد؟ )اگر 
دوست دارید، پس شما هم دیگران را مورد عفو و گذشت قرار دهید( و خدا بسیار 

آمرزنده و مهربان است.

عُدْوَانِ...<؛ ... شما مؤمنان یکدیگر را در نیکوکاری 
ْ
مِ وَال

ْ
ث ِ

ْ
 تَعَاوَنوُا عََلَىَ الْإ

َ
بِِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا

ْ
>... وَتَعَاوَنوُا عََلَىَ ال 	.1

و تقواپیشگی یاری دهید و در گناه و تجاوز به یکدیگر کمک نکنید... . )مائده، 2(
إنَِّ الَله 

َ
احْذَرُوهُمْ وَإنِْ تَعْفُوا وَتصَْفَحُوا وَتَغْفِرُوا ف

َ
كُمْ ف

َ
دِكُمْ عَدُوًّا ل

َ
وْلَا

َ
زْوَاجِكُمْ وأَ

َ
ِينَ آمَنُوا إنَِّ مِنْ أ

َّ
يُّهَا الَّذ

َ
>ياَ أ 	.2

غَفُورٌ رحَِيمٌ<؛ اى کسانی که ایمان آورده‌اید، قطعاً برخی از همسران و فرزندان شما دشمنتان 
هسـتند و می‌خواهنـد شـما را از پایبنـدی بـه ایمـان و کارهای شایسـته بازدارنـد؛ از آنان برحذر 
باشـید و اگـر از خطایشـان درگذریـد و بـدون هیـچ سرزنشـی از آنان چشم‌پوشـی کنیـد و آنان را 
ببخشایید، خدا شما را می‌آمرزد و از رحمت خود برخوردار می‌سازد؛ چرا که خداوند آمرزنده و 

مهربان است. )تغابن، 14(
نور، 22. 	.3

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء نوزدهم

جهاد کبیر

>فَلََا تطُِعِ الكََْافرِِينَ وجََاهدِْهُمْ 

بهِِ جِهَادًا كَبيًِرا<
سوره فرقان، آیۀ 52

52 فرقان | جزء 19

از کافران اطاعت مکن، و به‌وسيلۀ قرآن 

با آنان مبارزه و جهاد بزرگی بنما.

 مهدی شبان



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

364



جهاد
کبیر 


    

جزء نوزدهم   







197

مقدمه
یکـی از بنیادی‌تریـن مفاهیـم راهبـردی در منظومـۀ فکـری و مبارزاتـی اسالم، کـه 
نقشـۀ راه امـت اسالمی در مواجهـه بـا جبهـۀ کفـر و اسـتکبار را ترسـیم می‌کنـد، 
مفهـوم »جهـاد کبیـر« اسـت. ایـن اصطالح، ریشـه در آیۀ 52 سـورۀ مبارکـۀ فرقان 
دارد؛ سـوره‌ای که در دوران مکه و پیش از تشـریع جهاد نظامی نازل شـده اسـت. 
كََافرِِينَ 

ْ
 تطُِعِ ال

َ
لَا

َ
در این آیه، خداوند متعال خطاب به پیامبر اکرم؟ص؟ می‌فرماید: »>ف

بيِراً<؛ پس از کافران اطاعـت مکن و با )الهام‌گرفتـن از قرآن( با 
َ
وجََاهِدْهُـمْ بهِِ جِهَـادًا ك

آنان به جهادی بزرگ بپرداز«.
جهـاد بـه معنـای به‌کارگیری نهایت تلاش و جد و جهد در راه هدف اسـت؛1 اما 
 تطُِعِ< 

َ
لَا

َ
هنگامی که صفت »کبیر« به آن افزوده می‌شود و با امر »عدم اطاعت« >ف

همـراه می‌گـردد، مفهـوم آن از مرزهـای نبـرد نظامـی فراتـر رفتـه و بـه عرصـه‌ای 
گسترده، دائم و حیاتی در زندگی فردی و اجتماعی مسلمانان تبدیل می‌شود.

قرآن و جهاد کبیر )ضمیر بِهِ(
علامـه طباطبایـی؟رح؟ معتقـد اسـت کـه مـراد از >بهِِ< در آیـه، قرآن اسـت و جهاد کبیر 
به‌وسـیلۀ قـرآن، به‌کار‌بـردن نهایـت نیـرو در دفـع دشـمن از طریـق بیـان معـارف و 
حقایق قرآن و اتمام‌حجت بر دشمنان است. ایشان همچنین جهاد کبیر را هم‌رده 
بـا جهـاد اصغـر )نظامـی( و جهاد اکبـر )جهاد با نفـس( مطرح می‌نمایـد، اما تأکید 
می‌کند که جهاد کبیر از نظر تأثیرگذاری داخلی اهمیت فراوانی دارد؛ زیرا معنایش 

علامه سید محمدحسین طباطبایی، تفسیر المیزان، ج14، ص582. 	.1



198

آن اسـت که مسـلمانان از تبعیت دشـمن در همۀ عرصه‌ها پرهیز کنند و استقلال 
هویتی و فرهنگی خود را در مقابل تهدید و نفوذ دشمن حفظ نمایند.

اصل محوری جهاد کبیر؛ عدم تبعیت از دشمن در تمامی زمینه‌ها
رهبر معظم انقلاب با تأکید بر مکی‌بودن سورۀ فرقان، جهاد کبیر را متفاوت از جهاد 
اصغـر )جنـگ نظامـی( می‌دانند. ایشـان ضمن تأییـد نقش قرآن به‌عنوان وسـیله 
 تطُِعِ 

َ
لَا

َ
و ابـزار هدایتگـر، جوهـر ایـن جهـاد را در بخش اول آیه جسـتجو می‌کننـد: >ف

 تطُِعِ< 
َ

لَا
َ
كََافرِِينَ<. یعنی ضمیر >بهِِ< به مفهوم »عدم اطاعت« )مستفاد از فعل >ف

ْ
ال

برمی‌گردد. بر این اساس، مقام معظم رهبری؟حفظ؟ فرمودند: »اطاعت‌نکردن از کفار 
همان چیزی است که خدای متعال به آن گفته جهاد کبیر«.1

ایــن جهــاد، در واقــع، خــود بزرگ‌تریــن جهــاد و مبــارزه اســت و بــه معنــای 
تسلیم‌نشدن در برابر خواسته‌ها، الگوها و نسخه‌های دشمن است. این تعریف، 
جهاد کبیر را به یک استراتژی دائمی و فراگیر در تمامی عرصه‌های زندگی مسلمانان 
تبدیل می‌کند. در واقع، جهاد کبیر، سنگر هویت‌سازی و تمدن‌سازی اسلامی است.
عـدم تبعیـت از دشـمن در میدان‌هـای مختلـف، یـک اصـل اساسـی در نظریۀ 
مقاومت قرآنی است، چرا‌که دشمنان هرگز از مسلمانان راضی نخواهند شد، مگر 
آنکـه پیـرو آییـن و ملـت آنان شـوند. بنابراین، برای حفظ اسالم و هویت اسالمی، 

عدم اطاعت، امری دائمی و حیاتی است.
بر این اساس، مفهوم جهاد کبیر به مفهوم صبر و استقامت گره خورده است 
و در حقیقت، عدم تبعیت از دشـمن، همان اسـتقامت و پایداری می‌باشـد. هدف 
نهایی جهاد کبیر، حفظ استقلال هویتی جامعۀ اسلامی است. مادامی‌که جامعه‌ای 
تسلیم الگوهای سیاسی، اقتصادی و فرهنگی دشمن شود، ولو به ظاهر مستقل 

باشد، در حقیقت هویت و موجودیت خود را به دست دشمن سپرده است.
این عدم تبعیت، به معنای قطع رابطه با دنیا نیسـت، بلکه به این معناسـت 
کـه ملـت و نظـام اسالمی، در تعامالت خـود، هویـت و شـخصیت اصلـی خـود را 

فراموش نکنند و در معادلات بین‌المللی، هضم قدرت‌ها نشوند.

بیانات رهبر معظم انقلاب در دانشگاه افسرى و تربیت پاسداری امام حسین؟ع؟، 3خرداد1395. 	.1



جهاد
کبیر 


    

جزء نوزدهم   







199

ابعاد جهاد کبیر
بر‌اسـاس آنچـه گفتـه شـد، می‌تـوان دو بعـد سـلبی و ایجابـی را بـرای جهـاد کبیـر 

معرفی کرد:

_ بعد سـلبی )عدم تبعیت(: همان عدم تبعیت و اسـتقامتی اسـت که نقشۀ 

دشمن را خنثی کرده و مانع نفوذ او می‌شود.

_ بعــد ایجابی )تمدن‌ســازی(: مبارزه برای تبدیل جهان به شــکلی که اســام 

فرمــوده اســت کــه نمــود آن در زنجیــرۀ تمدن‌ســازی نویــن اســامی )انقــاب 

اســامی، نظام اســامی، دولت اسلامی، جامعۀ اســامی و تمدن اسلامی( قابل 

مشاهده است.

عرصه‌های اصلی جهاد کبیر
جهاد کبیر شـامل تمامی عرصه‌هایی می‌شـود که دشمن درصدد نفوذ و تحمیل 

ارادۀ خود بر آن‌هاست. جنگ نظامی ممکن است در مقاطعی تحمیل شود و بعد 

از مدتی پایان یابد؛ اما تا دشمن وجود دارد، جهاد کبیر همواره مطرح است و حتی 

جلوه‌هـای گسـترده‌تری پیـدا می‌کنـد. مهم‌تریـن ایـن جلوه‌ها مقاومـت فرهنگی، 

اقتصادی و سیاسـی اسـت. این جهاد شـامل تلاش برای خنثی‌سـازی سیاسـت‌ها 

و نقشـه‌های دشـمن بـرای تحمیـل سـلطه در زمینه‌هـای مختلـف می‌شـود. رهبـر 
انقلاب؟حفظ؟، مهم‌ترین این عرصه‌ها را به‌صراحت تبیین کرده‌اند.1

1. جهاد سیاسی )عدم تبعیت در سیاست(
این عرصه شامل مقاومت در برابر فشارها و نقشه‌های سیاسی دشمنان است. 

جهاد کبیر در عرصۀ سیاسی، به معنای حفظ استقلال در تصمیم‌گیری و هوشیاری 

در برابر نفوذ دشمن )به‌ویژه در حوزه‌های حساسی مانند مذاکرات و معاهدات 

بین‌المللـی( اسـت. ایـن جهـاد مسـتلزم آن اسـت کـه در مواجهـه بـا پیشـنهادات و 

نسخه‌های سیاسی دشمن، با احتیاط و هوشمندی رفتار شود.

همان. 	.1



200

2. جهاد اقتصادی )اقتصاد مقاومتی(
بخـش اقتصـادی این جهاد بزرگ، همان »اقتصاد مقاومتی« اسـت. جهاد کبیر در 
این میدان، به معنای نپذیرفتن نسخه‌های اقتصادی دیکته‌شده از سوی دشمن 
است؛ نسخه‌هایی که هدفشان تضعیف تولید ملی، وابسته‌سازی اقتصاد کشور و 
در نهایت، به زانو‌درآوردن نظام اسلامی است. این جهاد بر شناسایی فعالیت‌های 
اقتصادی مادر، اولویت‌بندی سـرمایه‌گذاری‌ها و تلاش برای خودکفایی و کاهش 

آسیب‌پذیری اقتصاد تمرکز دارد.

3. جهاد فرهنگی و فکری
ایـن میـدان، شـاید از سـخت‌ترین عرصه‌هـای جهـاد کبیـر باشـد. جهـاد فرهنگـی، 
تلاشـی اسـت برای حفظ استقلال فکری، فرهنگی و اعتقادی جامعه در برابر نفوذ 
مخالفان. هدف دشـمن در این عرصه، تهی‌کردن جامعۀ اسالمی از درون اسـت؛ 
یعنی سلطۀ فکری و فرهنگی بر جوانان و تغییر سبک زندگی آنان. در مقابل، جهاد 
کبیر فرهنگی، به معنای مقابله با الگوهای رفتاری مورد‌نظر دشمن در حوزه‌های 
اعتقادی، اجتماعی، هنری و مبارزه با ولنگاری فرهنگی اسـت. به بیان دیگر، جهاد 
کبیـر، جهـاد گفتمان‌سـازی و اصلاح بینش‌هـا و نگرش‌های غلط اسـت. ابزار اصلی 
این جهاد، همان‌طور که علامه طباطبایی؟ره؟ تأکید کرده‌اند، قرآن کریم اسـت که 

با معارف خود، بصیرت و بینش درست را به جامعه القا می‌کند.

تفاوت جهاد کبیر با دیگر انواع جهاد
در روایات و بیانات علما، معمولاً از سه نوع جهاد نام برده می‌شود:1

 
َ

ـدِ انْصَرَف
َ

‌الِلّه؟ص؟ رأى بعـضَ أصْحابِـهِ مُنْصَرِفـا مِن بَعْـثٍ كانَ بَعَثَهُ فیه و ق
َ

 سـیدَنا رسـول
َ

نَـروی أنّ 	.1
 مِن الجِهادِ الأصْغَرِ إلى الجِهادِ 

َ
؟ص؟: انْصَرَف

َ
هُ، فقال

َ
یهِ یریدُ مَنزِل

َ
رِهِ و سالحُهُ عل

َ
بارِ سَـف

ُ
بشَـعثِهِ و غ

سَـهُ؛ سـرور ما، پیامبر 
ْ

: نَعَمْ، جِهادُ المَرءِ نَف
َ

ـیفِ؟! قال وقَ الجِهادِ بالسَّ
َ

ـهُ: أ وَ جِهادٌ ف
َ
 ل

َ
الأكبَـرِ . فقیـل

خـدا؟ص؟ یکـى از اصحـاب خـود را دیـد کـه از مأموریتـى جنگـى که او را فرسـتاده بود برگشـته و با 
موهـاى ژولیـده و غبـار سـفر بـر سـر‌و‌صورت و جنگ‌افـزار در میان، به‌سـوى منزل خـود می‌رود. 
حضـرت؟ص؟ فرمـود: »از جهـاد اصغـر بـراى جهـاد اکبـر برگشـتى!« عـرض کـرد: »آیا جهـادى بالاتر 
از جهـاد بـا شمشـیر هـم هسـت؟!« فرمـود: »آرى! جهـاد انسـان بـا نفْـس خـود« )مؤسسـة 

آل‌البیت؟عهم؟ لإحیاء التراث، الفقه المنسوب للإمام الرضا؟ع؟، ص380(.



جهاد
کبیر 


    

جزء نوزدهم   







201

1. جهاد اکبر: جهاد با نفس و مبارزه با هواهای درونی است. این نوع جهاد از 
همه سخت‌تر است؛ چرا‌که هویت و باطن انسان را حفظ می‌کند.

2. جهاد اصغر: جهاد نظامی و مبارزۀ مسلحانه با دشمن بیرونی است.
3. جهـاد کبیـر: جهـاد فرهنگـی و مبـارزه بـرای عـدم تبعیت از دشـمن در تمام 

عرصه‌ها است.
نکتۀ قابل توجه این است که آیۀ جهاد کبیر در مکه نازل شده است؛ در‌حالی‌که 
در آن زمـان هنـوز جنـگ نظامـی بـر مسـلمانان واجـب نشـده بـود. ایـن امـر نشـان 
می‌دهد که جهاد کبیر، پیش‌نیاز و مقدمۀ سایر جهادها است. رهبر انقلاب، با وجود 
عـدم تخریـب فیزیکـی، سـختی جهـاد کبیر را بیـش از جنـگ نظامی می‌داننـد و آن را 
نبردی دائم و همیشگی توصیف می‌کنند. این جهاد، نه‌تنها ویرانی به بار نمی‌آورد، 

بلکه در تمامی عرصه‌ها به‌دنبال آبادانی و پیشرفت است.

نتیجه‌گیری
برای موفقیت در این جهاد همه‌جانبه، ویژگی‌های خاصی لازم است:

خودسازی و کادرسازی: جهاد کبیر و تولید اقتدار ریشۀ محکمی در خودسازی 
و کادرسـازی دارد، زیـرا هرکسـی کـه در درون خـود منهـزم شـد، در صحنـه، قطعـا 

منهزم خواهد شد.1
 عََلَىَ اللهِ< 

ْ كََافرِِينَ< و توکل بـه خـدا >وَتوََكَّلَّ
ْ
 تطُِـعِ ال

َ
قِ الَله وَلَا تقـوا و تـوکل: تقـوا >اتّـَ

دو عامـل کلیـدی بـرای مقاومـت در برابر فشـارها، تهدیدها و تطمیع‌های دشـمن 
هستند. مجاهد کبیر باید اطمینان داشته باشد که نصرت الهی با صابران است.

دشمن‌شناسی و هوشمندی: مجاهد این عرصه باید نقشه‌ها و برنامه‌های 
دشمن را به‌خوبی بشناسد و در برابر نسخه‌های دشمن، هوشمندانه و با دقت 
حرکـت کنـد؛ همان‌گونـه کـه رهبـر معظـم انقالب، تأکیـد کرده‌انـد: »مـا می‌دانیـم 
مشکلات تو را، ما می‌دانیم فشارهایی که بر تو وارد می‌کنند تا تو را وادار به تبعیّت 
کنند، تهدید می‌کنند، تطمیع می‌کنند؛ امّا شـما مراقب امر‌و‌نهی الهی باش: >اتَّقِ 

الَله<، حواست جمع باشد«.2

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار رئیس و اعضای مجلس خبرگان رهبری، 6خرداد1395. 	.1
بیانات رهبر معظم انقلاب در دانشگاه افسرى و تربیت پاسداری امام حسین؟ع؟، 3خرداد1395. 	.2



202

جهاد تبیین: این مقوله شاکلۀ مهمی از قدرت نرم است که در راستای مقابله 
بـا انحرافـات و روشـنگری در برابـر نقشـه‌های دشـمن، به‌ویـژه در عرصۀ سیاسـی، 
عمـل می‌کنـد. همان‌طور که رهبر انقلاب؟حفظ؟ فرموده‌اند: »امروز این جهاد کبیر به 
میزان زیادی متوقف به تبیین است. سعی کنید ذهن‌ها را با عمق‌یابی، به اعمال 

حقایق و مسائل برسانید«.1

همان. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء بیستم

فتنه

نْ 
َ
كُوا أ نْ يُتْْرَ

َ
حَسِبَ النَّاسُ أ

َ
>أ

يَقُولوُا آمَنَّا وَهُمْ لََا يُفْتَنُونَ<
سوره عنکبوت، آیۀ 2

2 عنکبوت | جزء 20

آيا مردم گمان کرده‌اند، همين که 
بگويند: »ايمان آورديم«، به حال خود رها 

می‌شوند و آزمايش نخواهند شد؟!

 محمدحسین میرصادقی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

396



فتنه


    
جزء    


یستمب




205

مقدمه
بحـث مـا در ایـن مقـال پیرامـون آیـات اول و دوم سـورۀ مبارکـۀ عنکبـوت اسـت. 
موضـوع ایـن آیـات شـریفه، فتنـه، ابتلا و آزمایش اسـت. لحن این جمالت نورانی، 
لحـن هشـدار اسـت و مخاطـب آن، چنان‌کـه از ابتـدای آیه مشـخص اسـت، جمیع 
انسـان‌ها هسـتند؛ هرچنـد مؤمنـان بـه نحو اخـص مـورد خطاب‌اند. لـذا خداوند 
متعال به همۀ انسان‌ها هشدار می‌دهد که در همه حال و در همه زمان ممکن 
است مورد آزمایش و ابتلا قرار بگیرید، پس هوشیار باشید. هدف این متن بررسی 
اصـل فتنـه، انـواع آن و عواقـب و تأثیراتـش اسـت و در ضمـن، بـه مـواردی از ایـن 

فتنه‌ها اشاره می‌کنیم.

فتنه به چه معنا است؟
واژۀ »فتنـه« یکـی از کلیدی‌تریـن واژگان در تعالیـم اسالم اسـت. ایـن کلمـه 60 بار 
در قـرآن کریـم و 80 بـار در نهج‌البلاغـۀ شـریف تکـرار شـده کـه نشـان از اهمیـت آن 
دارد. در اصـلِ معنـای لغـوی، بـه معنای گداختـن طلا براى جداکـردن ناخالص‌ىها 
اسـت و پـس از بسـط معنـا، شـامل هر آزمـودن و امتحانی می‌شـود. این توسـعۀ 
معنایی از آن روی اسـت که در حوادث و سـخت‌ىها، جوهرۀ انسـان از ناخالصی‌ها 
جدا م‌ىشود و حقیقت ایمان نمایان می‌گردد.1 خداوند متعال در آیۀ 179 سورۀ 
مُؤْمِنيَِن عََلَىَ 

ْ
مبارکـۀ آل‌عمـران بـه این موضوع تصریح می‌فرماید: >مَـا كََانَ الُله لِِيَذَرَ ال

يِّبِ...<.2 َبيِثَ مِنَ الطَّ يْهِ حَتَّىَّ يمَِيَز الْخْ
َ
نْتُمْ عَل

َ
مَا أ

ابن‌فارس، معجم مقاییس اللغة، ج4، ص472. 	.1
غَيْبِ 

ْ
يِّبِ وَمَا كََانَ الُله لِِيُطْلعَِكُمْ عََلَىَ ال َبيِثَ مِنَ الطَّ يْهِ حَتَّىَّ يمَِيَز الْخْ

َ
نْتُمْ عَل

َ
مُؤْمِنيَِن عََلَىَ مَا أ

ْ
>مَا كََانَ الُله لِِيَذَرَ ال 	.2



206

شأن نزول
به عقیدۀ عموم مفسـران، این آیه در مکه نازل شـده اسـت. نزول آیه زمانی بوده 
اسـت کـه مسـلمانان در اقلیـت بودنـد و تحـت فشـار و اسـتکبار کفـار قریـش قـرار 
داشتند. در چنین شرایطی، پذیرش اسلام به معنای تحمل شکنجه و فشار بود؛ 
همان‌گونه که بر عماریاسر و پدر و مادرش گذشت. شاید برخی از تازه‌مسلمانان 
ولوا 

ُ
کـه ایمـان در دلشـان ریشـه ندوانده بود، چنین می‌پنداشـتند که بـا گفتن »ق

لا إلـهَ إلّا الُلّه تُفلِحـوا«1 و بـدون آنکه عیارشـان محک بخورد، رسـتگار خواهند شـد. 
امـا خداونـد متعال در قالب اسـتفهام انـکاری، به‌صراحت این تصور را رد می‌کند و 
بیان می‌دارد که ابتلا و آزمایش نه یک استثنا، بلکه قاعده‌ای است که شما و همۀ 

گذشتگان را در بر گرفته است.2

سنن و قواعد
در ادبیـات دینـی بـه ایـن قواعـد »سـنت‌های الهـی« اطالق می‌شـود. در تعریفـی 
دقیق‌تر، سنت، به ضوابط و رویه‌هایی گفته می‌شود که پروردگار متعال بر‌اساس 
آن‌ها امورات عالم را تدبیر و اداره می‌فرماید.3 ویژگی این سنت‌ها شمولیت آن‌ها 
ـنْ 

َ
ل
َ
در همـۀ اعصـار و امصـار و تغییرناپذیـری آن‌هـا اسـت؛ قـرآن می‌فرمایـد: »>... ف

<؛ ... هرگز براى سـنت خـدا دگرگونى 
ً

ْوِيلًا ِدَ لسُِـنَّتِ اللهِ تَحَ
َ

نْ تَج
َ
 وَل

ً
ِـدَ لسُِـنَّتِ اللهِ تَبْدِيلًا

َ
تَج

نمی‌یابی و هرگز سنت خدا را قابل انتقال نخواهى یافت«.4

جْرٌ عَظِيمٌ<؛ خدا چنین 
َ
كُمْ أ

َ
ل
َ
آمِنُوا باِللهِ وَرُسُلهِِ وَإنِْ تؤُْمِنُوا وَتَتَّقُوا ف

َ
كِنَّ الَله يََجْتَبِِي مِنْ رُسُـلهِِ مَنْ يشََـاءُ ف

َ
وَل

نیست که مؤمنان را بر حالتى که شما برآنید که ایمان و کفر به‌هم آمیخته و مؤمنان و منافقان 
مختلط گشـته‌اند رها کند، تا اینکه ناپاک را از پاک جدا سـازد و نیز خدا چنین نیسـت که شـما را 
از غیـب آگاه گردانـد تـا بتوانیـد خـود منافـق را از مؤمـن بازشناسـید؛ ولى خدا هرکـه را بخواهد 
برم‌ىگزینـد و او را از غیـب آگاه م‌ىسـازد و او پیامبرانـش را بـراى ایـن امر برگزیده اسـت. پس به 
خدا و پیامبرانش ایمان بیاورید و اگر ایمان بیاورید و تقوا پیشه کنید، براى شما پاداشى بزرگ 

خواهد بود. )ترجمۀ صفوی(
اشـاره بـه فرمایـش نبی‌اکـرم؟ص؟ در ابتـدای علنی‌شـدن دعـوت بـه اسالم در دامنـۀ کـوه صفـا  	.1

)سال سوم بعثت(.
آیت‌اللّه حسین حسینی شاه‌عبدالعظیمی، تفسیر اثنی‌عشری، ج10، ص295. 	.2

علامه مجلسی، بحار‌الانوار، ج71، ص258. 	.3
فاطر، 43.  	.4



فتنه


    
جزء    


یستمب




207

همان‌طـور کـه در آیـات ابتدایی سـورۀ مبارکۀ عنکبوت گذشـت، بـرای خداوند 
تبارک‌و‌تعالی سـنتی اسـت به نام »سـنت ابتلا« که گاه از آن با عنوان »سـنت ابتلا 
و تمحیص« یاد می‌کنند. ویژگی این سنت، سختی و گران‌بار‌بودن آن برای انسان 
است. انسان فطرتاً به آسودگی و سبک‌بالی تمایل دارد، اما گاه در تنگنای امتحانات 
)الهی و انسـانی( قرار می‌گیرد و این موضوع برایش کراهت‌زا اسـت. هر امتحان نیز 
عواقبـی دارد و تشـویق، کـه محبـوب آدمـی اسـت و تنبیـه، کـه مکـروه آدمی اسـت 
معلق بر نتیجۀ امتحانات است. نکته‌ای بسیار مهم که شایستۀ بالاترین توجهات 
است این است که علاوه‌بر ثواب و عقاب، سعادت و شقاوت انسان )که مهم‌ترین 
دسـتاورد زندگی هر شـخص اسـت( نیز در پس این امتحانات حاصل می‌شـود. لذا 

شناخت جایگاه فتنه و نحوۀ مواجهۀ انسان با آن امری حیاتی است.

آمادگی داشته باشید!
پس از روشن‌شدن اصل قاعدۀ »سنت ابتلا«، نوبت به بررسی واکنش‌ها و نحوۀ 
مواجهۀ آدمی با این سنت الهی می‌رسد؛ مواجهه‌ای که گاه سرنوشت فرد و حتی 
جامعه را تا نسل‌ها رقم می‌زند. انسان برخوردار از معرفت، پیش از آنکه حادثه‌ای 
او را غافل‌گیر کند، خود را برای هرگونه آزمون آماده می‌سازد. او می‌داند که عرصۀ 
ابتلا، میدان ابطال ادعاها و محک‌خوردن ایمان است؛ لذا در ایام آرامش، توشه‌ای 
از صبـر و تقـوا برمی‌گیـرد تا در هنگام تنگنا و سـختی، این سـرمایه‌ها را به کار بندد. 
هنگامی که بلا به انسـان هجوم می‌آورد، به‌ویژه اگر فتنه سـنگین باشد، اضطراب 
و آشفتگی چنان انسان را در بر می‌گیرد که گاه فرصت تفکر را از او می‌گیرد. در این 
هنـگام، اگـر شـخص آمادگی نداشـته باشـد و خصائـص اخلاقی در او ملکه نشـده 

باشد، زلزلۀ ابتلا، ساختمان سعادتش را به تلی از خاک بدل خواهد کرد.
بـرای روشن‌شـدن بحـث، بـه شـخص نظامـی مثـال می‌زنیـم کـه اگـر آمادگـی 
جسـمانی نداشـته باشـد و تکنیـک و تاکتیک‌هـای جنـگ را از قبل فرا نگرفته باشـد، 
هنـگام بـروز تنـش قـادر به هیـچ کاری نخواهد بـود و فرصت یادگیری نیـز در مهلکه 
وجود ندارد. لذا انسـان باید گوهر ایمان را در وجودش بپروراند و به خودسـازی و 
ملکه‌کردن صفاتی نظیر صبر، شـکر و رضا ممارسـت کند. انسـان به لحاظ اعتقادی 
بایـد مطالعـه کنـد و از علمـای فـن، عقاید حقه را بیامـوزد و در درون خـود به جدل 



208

بنشـیند تـا ایـن عقایـد درونـی و مسـتحکم شـوند. همچنین بایـد خـود را در مرتبۀ 
عمل، به انجام واجبات و مستحبات و ترک محرمات و مکروهات وادارد. هرچه این 
مهارت‌ها و فضایل اخلاقی در انسان کماً و کیفاً رشد کند، نه‌تنها او را در مقابل بلاها 
ایمن می‌کند، بلکه بصیرتی به او می‌بخشـد تا در فتنه‌ها با سـوگیری صحیح، برای 
جبهۀ حق هزینه‌تراشی نکند و در قامت یاور دینِ حق، حرکتی رو‌به‌جلو ایجاد کند.

ثیر یک آزمایش و چند تأ
هنگامی که ابتلا فرا می‌رسد، یک اتفاق رخ می‌دهد، اما اثراتش متعددند و معانی 
متفاوتـی از آن برداشـت می‌شـود. به‌طور مثال، در بیمـاری همه‌گیری مانند کرونا، 
اثراتش برای همه یکسـان نیسـت. ممکن اسـت این بلا برای عده‌ای عقاب باشـد، 
برای عده‌ای تطهیر و کفارۀ گناهان و برای برخی دیگر، ارتقای درجه. این تعدد اثرات 
به وضعیت زمینه‌ای هر فرد بستگی دارد. اگر شخصی زمینۀ رشد و اصلاح نداشته 
باشـد، ایـن ابتال نمی‌توانـد چیـزی بـه او بیفزایـد؛ لذا این عـذاب بـرای او صرفاً جنبۀ 
عقاب خواهد داشت. در مقابل، شخص دیگری که مسلمان است اما کوتاهی‌ها و 
غفلت‌هایی دارد، طبعاً این شخص زمینۀ اصلاح را داراست و این ابتلا برای او حکم 
اصلاح غفلت‌ها و جبران کاستی‌ها را دارد. شخص دیگری نیز وجود دارد که نقصی 
در کارش نیسـت )انبیا، ائمه و برخی صلحا(، ولی همچنان با ابتلائات درگیر اسـت. 
در اینجا، این مشکلات برای وی حکم نردبانی را دارند که او را از مراتب وجودی بالا 

تا قرب الهی می‌رساند.

لازمۀ خلقت
لازم به ذکر است که این ابتلائات لازمۀ خلقت می‌باشد و در طبیعت آن نهفته است. 
قَ 

َ
ِي خَل

َّ
طبق فرمایش قرآن کریم، کل خلقت برای انسان آفریده شده است: »>هُوَ الَّذ

رْضِ جََمِيعًا<؛ اوسـت که همۀ آنچه را در زمین اسـت برای شـما آفرید«.1 
َ ْ
كُمْ مَا فِِي الْأ

َ
ل

هدف از خلقت انسان این است که او با اختیار خویش راه سعادت را برگزیند و روح 
خود را به مرتبۀ »فناء فی ذات اللّه« برساند.

بـا ایـن اوصـاف، جایگاه ابتلا کجاسـت؟ خداوند متعـال ایـن فراز‌و‌فرودها را در 
مسیر زندگی قرار می‌دهد تا عیار انسان‌ها مشخص شود و کسانی که توانایی‌شان 

بقره، 29. 	.1



فتنه


    
جزء    


یستمب




209

احـراز می‌شـود راه را ادامـه دهنـد. از طـرف دیگر، کسـانی که در این مسـیر کوتاهی 
می‌کنند، خداوند از رحمت خود، آن‌ها را دچار آزمایشاتی می‌کند تا کاستی‌هایشان 
جبران شود. بنابراین، خود این فتنه‌ها و ابتلائات برای مؤمن، نشانه‌ای از رحمت 

خداوند متعال است.

آزمونی برای همه
نکتـۀ دیگـر آن اسـت کـه همان‌طـور کـه افـراد دچـار ابتلائـات می‌شـوند، جوامـع 
نیـز به‌عنـوان واحـد جمعـی مـورد ابتلا قـرار می‌گیرنـد. در قـرآن کریـم، هنگامی که 
سرگذشـت اقوامـی ماننـد عـاد، لـوط و ثمـود بیـان می‌شـود، هـدف آن اسـت کـه 
نشـان دهـد ابتلائاتـی وجـود دارد که نه‌تنها یک فرد، بلکه یـک قوم را در برمی‌گیرد 
و همگـی باهـم آزمایـش می‌شـوند. در ایـن گونـه آزمایشـات جمعـی، همـه باید از 
پس آن آزمایش برآیند، وگرنه پیامدهای ناشی از شکست در امتحان شامل همه 

خواهد شد؛ هرچند ممکن است افراد محدودی نجات پیدا کنند.
خداوند متعال در قرآن کریم، قوم حضرت صالح )ثمود( را مثال می‌زند. آن‌ها 
از حضرت صالح درخواست معجزه کردند و خداوند شتری از دل کوه خارج کرد. این 
پاسـخ پروردگار، که به درخواسـت خودشـان بود، مایۀ آزمایش آن‌ها شد. حضرت 
صالح به قوم خود تأکید کردند که مبادا سـوء‌قصدی به شـتر داشـته باشـند؛ او را 
آزاد بگذارنـد تـا بخـورد و بیاشـامد. با‌این‌حـال، عـده‌ای قصـد جان این شـتر کرده و 
او را بـه قتـل رسـاندند. درسـت اسـت کـه تعـداد محدودی جـان شـتر را گرفتند، اما 
چون سایر اعضای جامعه موضع خود را مشخص نکردند و سکوت اختیار کردند، 
امر‌به‌معروف و نهی‌از‌منکر نکردند و به این امر راضی بودند، خداوند همۀ آن‌ها را با 
صْبَحُوا فِِي دِياَرهِِمْ جَاثمِِيَن<؛ و کسانى 

َ
أ
َ
يْحَةُ ف مُوا الصَّ

َ
ِينَ ظَل

َّ
خَذَ الَّذ

َ
بلای بزرگ تنبیه کرد: »>وأَ

را کـه سـتم کـرده بودنـد، صیحه فرو گرفت و در خانه‌هایشـان به زانـو در آمدند و با 
چهره بر زمین افتادند و هلاک شـدند«.1 همین‌گونه اسـت سرنوشـت جوامعی که 
در ابتلائات، آن‌گونه که انتظار می‌رفت عمل نکردند و گرفتار غضب پروردگار شدند.

اگر دعای حضرت رسول؟ص؟ برای قومش نبود، هر‌آینه ممکن بود امت ایشان 
نیز گرفتار خشم و غضب حضرت حق شوند. این موضوع را در روایات نیز می‌توان 

هود، 67.  	.1



210

دیـد؛ مثلاً در »تفسـیر کلبـی« آمده اسـت: »آن حضرت از جای خـود حرکت نموده 
و وضویـی شـاداب گرفـت، سـپس بـه نمـاز ایسـتاد و نمـاز نیکویـی خوانـد و بعد از 
نمـاز از خداونـد درخواسـت کـرد کـه امتـش را از بالا‌و‌پاییـن گرفتـار عـذاب ننماید و 
گرفتار اختلاف و جنگ نکند. پس جبرئیل؟ع؟ نازل شد و گفت: »یا محمد! خداوند 
درخواست تو را شنید و آن‌ها را از دو چیز امان داد؛ ولی دو چیز دیگر را اجرا خواهد 
کرد. به آن‌ها امان داد از اینکه عذابی از بالا یا از پایین بر آن‌ها نازل کند، امّا دو چیز 
را امـان نـداد«. پیامبـر اکـرم؟ص؟ فرمـود: »جبرئیل! دیگـر از امّتم چه باقـی می‌ماند، 
در‌صورتی‌کـه گرفتـار جنـگ بـا یکدیگر شـوند و یکدیگر را بکشـند«. بـاز از جای خود 
نْ 

َ
حَسِبَ النَّاسُ أ

َ
حرکت کرد و شروع به دعا نمود؛ در آن هنگام این آیه نازل شد: >الم أ

 يُفْتَنُونَ< پیامبراکرم؟ص؟ فرمود: نه! حتماً باید پس از پیامبر 
َ

وا آمَنَّا وَهُمْ لَا
ُ
نْ يَقُول

َ
وا أ

ُ
ك يُتْْرَ

آزمایشی باشد تا راست‌گو از دروغ‌گو تشخیص داده شود؛ زیرا وحی منقطع شده 
است و شمشیر مانده و اختلاف و ناهماهنگی تا روز قیامت باقی است«.

ایران در فراز‌و‌فرود امتحانات
ملـت ایـران نیـز در طـول تاریـخ بـا ابتلائـات فراوانـی مواجـه شـده اسـت؛ از قحطی 
و جنـگ گرفتـه تـا بلایـای طبیعی مانند سـیل و زلزلـه. در تاریخ معاصر نیـز ابتلائات 
سـختی جامعـۀ ایـران را دربـر گرفـت. ابتال بـه پادشـاهان خودفروختـه، مصیبتـی 
بـود کـه نیازمنـد واکنـش جامعـه بـود و ملـت ایـران نیـز زیـر پرچـم امام‌خمینـی؟رح؟ 
دل‌و‌جانشـان را در این مسـیر گذاشـتند و کوشـیدند نظامات غیر توحیدی را کنار 
بگذرانـد و در نتیجـه، موفـق شـدند حکومتـی بـر پایه‌هـای دیـن بنـا نهنـد. پـس از 
مـدت کوتاهـی، بالی جنـگ بـه مـدت 8 سـال، دوباره مـردم را مـورد ابتلا قـرار داد. 
بـاز هـم ایـن جامعـه، بـه فرمـان امام، جـان خـود را در راه وطـن فدا کـرد و جانبازی 
نمود تا از این فتنه نیز عبور کند. در سال‌های بعد، مشکلات عدیده‌ای همچنان 
گریبان‌گیـر مـردم بـوده اسـت. این‌هـا همـه نشـان از ایـن دارد کـه خداونـد متعال 
می‌خواهـد مـردمِ قیام‌کـرده را آزمایـش کند تا ببیند آیا صرف گفتن اینکه کشـور را 
برای خدا ایجاد کرده‌ایم کافی است یا آن‌ها پای کار هستند و لوازم آن را که جهاد 
و هزینه‌دادن است را نیز می‌پذیرند. تمام این مشکلات، نیازمند صبر و توکل است 

و مردم مؤمن ما با استعانت از خداوند در حال طی این مسیر هستند.



فتنه


    
جزء    


یستمب




211

جنگ 12روزه نیز ابتلایی بود که جامعه را به ناگاه دربر گرفت. چنان‌که عرض 
شـد، اگـر انسـان اندوختـه‌ای از ایمـان و آمادگـی نداشـته باشـد، در چنیـن بلایایی 
کم می‌آورد. اما مردم ما نه‌تنها کم نیاوردند، بلکه با اقتدار واکنش نشـان دادند. 
مـردم بـا حفـظ و تقویـت بنیان‌هـای اجتماعـی و عمـل بـه آنچـه در تـوان داشـتند، 
مدال افتخار دیگری بر سینه نشاندند و نشان دادند که همچنان در مرتبۀ عمل 

پای کار این انقلاب ایستاده‌اند.

آزمونی جهانی
فتنۀ گسـتردۀ دیگری نیز در همین سـال‌ها رخ داد که تنها یک فرد یا یک جامعه را 
درگیر نکرد، بلکه کل دنیا را تحت‌تأثیر قرار داد و آن، مسـئلۀ فلسـطین بود. ظلم و 
جورهای رژیم صهیونیستی، ملت مظلوم فلسطین را به پا داشت تا علیه این ستم 
به مبارزه برخیزند. در پاسـخ به این خیزش، این رژیم شـیطانی از هیچ جنایتی فرو 
نگذاشت. این جنایت، امتحانی شد برای جهانیان تا موضع خود را مشخص کنند 

که آیا با ظالم‌اند یا مظلوم.
مـردم مـا در کنـار دولـت، صراحتـا موضـع خـود را اعالم کردنـد و حمایـت از 
مظلوم را نشـان دادند. این همراهی، از طریق پویش‌های »ایران همدل« و سـایر 
اقدامـات، بـه رخ جهانیان کشـیده شـد. برخی ملت‌ها نیـز گاه موافق و گاه برخلاف 
دولت‌هایشـان بـه خیابان‌هـا آمدنـد و اعالم کردنـد کـه در سـمت درسـت تاریـخ 
ایسـتاده‌اند. امـا متأسـفانه برخـی دولت‌هـا و ملت‌ها سـکوت کردند و زبانشـان به 
حمایت از حق نچرخید. در این امتحان نیز، مانند همۀ امتحانات دیگر، برخی نمرۀ 
قبولی گرفتند و مدال آزادمردی به گردن آویختند و برخی مردود شدند و سیاهی 

ننگش تا ابد بر دامنشان خواهد ماند.

پس از امتحان...
پس از سـنت ابتلا، سـنت دیگری به نام »سـنت نصرت« وجود دارد. این سنت آن 
اسـت کـه خداونـد متعـال وقتـی می‌بیند گروهـی پای کار دیـن او هسـتند و صبر و 
نَّ الُله مَنْ يَنْصُُرُهُ  َنْصُُرَ اسـتقامت دارند، نصرت ویژۀ خود را شـامل آنان می‌کند؛ »>وَلَيَ
قَويٌِّ عَزِيزٌ<؛ و قطعاً خدا کسـانى را که او را یارى می‌دهند یارى خواهد کرد، 

َ
إنَِّ الَله ل



212

چراکـه خـدا نیرومنـد و شکسـت‌ناپذیر اسـت«.1 ایـن سـنت نیـز مانند سـایر سـنن، 
قواعـد عمومـی دارد و نمونه‌هـای آن را در اقـوام و ادیـان گذشـته می‌تـوان دیـد. 
مثال‌های نصرت الهی را می‌توان در قرآن در ذیل جنگ بدر در زمان صدر اسلام و 

همچنین، در جنگ طالوت و جالوت مشاهده کرد.

نتیجه‌گیری
خلاصـه آنکـه، همـۀ ایـن ابتلائات تحـت نظارت خداونـد متعال اسـت و همگی را با 
قصـد و حکمـت، بـرای سـنجش جوامع و افـراد پدید می‌آورد. لازمۀ پیـروزی در این 
آزمایش‌ها، صبر، توکل و تقویت بنیان‌های اعتقادی و اخلاقی است. همان‌گونه که 
ابتلائات فردی وجود دارد، ابتلائات اجتماعی نیز هست و همان‌طور که آمادگی‌ها 
فـردی لازم اسـت، آمادگی‌های اجتماعی نیز ضروری اسـت. مـا وظیفه داریم چه در 
زندگی شخصی و چه به‌عنوان عضو یک جامعه، به خودسازی بپردازیم و بصیرت 
بـه خـرج دهیـم تـا خدای‌ناکـرده گرفتـار تنبیـه پـروردگار نشـویم. پس از این سـنت، 
نوبت به سنت نصرت می‌رسد؛ جایی که پروردگار جهانیان، نصرت خاص خود را فرو 
مْ حَسِبْتُمْ 

َ
می‌فرستد و مؤمنان را یاری می‌کند و برای آنان گشایش ایجاد می‌کند: »>أ

وا حَتَّىَّ 
ُ
زِل

ْ
َّاءُ وَزُل سَـاءُ وَالضَّرَّ

ْ
َأ

ْ
ـتْهُمُ الْب بْلكُِمْ مَسَّ

َ
وْا مِنْ ق

َ
ِينَ خَل

َّ
تكُِمْ مَثَلُ الَّذ

ْ
ا يأَ مَّ

َ
َنَّةَ وَل وا الْجْ

ُ
نْ تدَْخُل

َ
أ

رِيبٌ<؛ آیا می‌پندارید به بهشت 
َ
 إنَِّ نصَْْرَ اللهِ ق

َ
لَا

َ
ِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتََى نصَْْرُ اللهِ أ

َّ
يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذ

می‌روید و حال آنکه هنوز همانند داستان کسانى که قبل از شما درگذشتند براى 
شـما پیش نیامده اسـت؟! محنت‌ها و گزندها به آنان رسـید و پیوسته دچار ترس 
و اضطراب شدند، تا آنجا که پیامبر و کسانى که ایمان آورده و با او بودند، گفتند: 

»یارى خدا کى خواهد بود؟« هان! به یقین یارى خدا نزدیک است«.2

حج، 40. 	.1
بقره، 214.  	.2

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء بیس‏تو‏یکم

جهاد و قانون هدایت

ِينَ جَاهَدُوا فيِنَا لََنهَْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا< >وَالَّذَّ

سوره عنکبوت، آیۀ 69
69 عنکبوت | جزء 21

و کسانی را که برای ما مجاهدت کنند، مسلماً و 

بی‌تردید به راه‌های خود راهنمایی می‌کنیم.

 محمدهادی حسن‌زاده



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

404



جه
دا

 و قانون ه





اد
یت

    
جزء   


بیست‏و‏یکم 







215

مقدمه
دنیـا بـی‌رگ و بی‌جهـت نیسـت. این دنیـا جهت دارد؛ یعنی به هـر کنش ما، واکنش 
نشـان می‌دهد که به این »سـنت و قانون تکوینی« می‌گویند. سـنت‌ها مبتنی بر 
شـرط‌اند و اگر به شـیوه‌ای خاص رفتار کنی، نتیجه‌ای متناسـب با آن خواهی دید. 
برخـی از ایـن سـنت‌های سـاده‌تر و قابل‌آزمون‌تر )مانند جاذبه یا چگالی(، توسـط 
انسـان کشـف شـده‌اند؛ اما برخی دیگر، که پیچیده‌تر هستند را بشر کشف نکرده 
است. نه از آن جهت که کشفشان ناممکن باشد؛ بلکه چون عده‌ای نمی‌گذاشتند 
و با هیاهو افکار مردم را منحرف می‌کردند. اما امروز دیگر نمی‌توان افکار عمومی 

را به‌سادگی منحرف کرد؛ غزه را ببینید!
جنگ بی‌رحمانۀ اسرائیل علیه مردم غزه، با هدف آزادی اسرا )اشغالگرانی که 
در هفتم اکتبر بیش از 200 نفرشـان اسـیر شـده بودند(، اشغال کامل غزه )و کوچ 
ساکنان آن( و نابودی حماس آغاز شد. اما دو سال بعد، علی‌رغم جنایات گسترده 
)از جملـه پرتـاب 200هـزار تـن بمـب، شـهادت حـدود 70هـزار نفـر و تخریـب بیش از 
80درصد زیرساخت‌های شهر(، حماس همچنان زنده ماند و غزه را حفظ کرد؛ او 
اسرا را بدون تبادل آزاد نکرد و غزه نیز اشغال نشد. مهم‌تر از این‌ها، توجه دوبارۀ 
مردم جهان به این موضوع و خیزش بی‌سابقۀ آنان علیه ظلم صهیونیستی بود؛ 

نوعی بیداری جهانی بی‌سابقه و البته، فروپاشی طرح »صلح ابراهیم«.
همـۀ این‌هـا دسـتاورد مقاومتـی بـود کـه حتـی خـودِ اهـل مقاومـت را نیـز بـه 
شـگفتی واداشـت و رهبران حماس یا قسـام انتظار چنین برکاتی را نداشـتند. این 
یـک قانـون اسـت؛ از پسِ مقاومت، هدایت می‌آید و از پـسِ تقوا، رزق؛ آن هم رزقی 



216

نَا<؛ و آنان که در راه 
َ
هَْدِيَنَّهُمْ سُبُل

َ
ِينَ جَاهَدُوا فيِنَا لَن

َّ
که از پیش محاسبه نمی‌شود: »>واَلَّذ

ما )با خلوص نیت( جهاد کنند، قطعاً به راه‌های خود، هدایتشان خواهیم کرد«،1 
ُ مََخْرجًَا<؛ و هر‌کس تقوای الهی پیشـه کند، خداوند راه نجاتی 

َ
»>وَمَنْ يَتَّقِ الَله يََجْعَلْ لَه

برای او فراهم می‌کند«.2

»بدر« تکرار می‌شود؟!
آیا این اتفاقات استثنائاتی در تاریخ هستند که هیچ‌وقت تکرار نمی‌شوند؟

اگر مطابق با سـنت و قانون باشـند )که هسـتند(، بله، تکرارشدنی‌اند؛ چرا‌که 
<؛ و هرگز برای روش 

ً
ِدَ لسُِـنَّةِ اللهِ تَبْدِيلًا

َ
نْ تَج

َ
قوانین الهی ثابت و تغییرناپذیرند: »>وَل

خدا تغییر و تبدیلی نخواهی یافت«.3 البته این سنت‌ها برای کسی جاری می‌شود 
ِينَ جَاهَدُوا فيِنَا< قرار گیرد. تجربۀ تاریخی 

َّ
که شرایط آن را رعایت کند و در شمار >وَالَّذ

تمـان و پـس از آن، جبهـۀ مقاومـت، گـواه ایـن واقعیـت اسـت؛ پیـروزی انقالب 
ّ
مل

اسالمی کـه انقلابی‌تریـن افـراد نیز احتمال تحقـق آن را دور می‌دیدنـد؛ پیروزی در 
دفاع مقدس در نبردی نابرابر، آن‌هم هنگامی که بلوک شـرق و غرب )که در جنگ 
سـرد بـا یکدیگـر بودنـد( در جبهـۀ دشـمن بودند؛ آزادسـازی جنوب لبنان در سـال 
2000 تنهـا بـا چنـد عملیـات کمیـن و استشـهادی؛ آزادی غـزه در سـال 2005 و نیـز 
پیروزی حزب‌اللّه در جنگ ‌33روزه و در‌هم‌شکستن اسطورۀ ارتش شکست‌ناپذیر 
اسـرائیل و... از ایـن جمله‌انـد. این‌هـا سـوای از تجربیـات تاریخـی امت اسالمی در 
سال‌های آغازین ظهور اسلام، در بدر، خیبر، احزاب و... است و نیز سوای از تجربۀ 

انبیایی چون ابراهیم، داوود و موسی؟عهم؟.
بـا چنیـن اعتقـادی، »بن‌بسـت« بی‌معنـا خواهـد بـود و به‌دنبـال آن »ابتکار« 

می‌آید؛ چرا‌که مؤمن جرئت اقدام پیدا می‌کند و اقدام شرط هدایت الهی است.
البتـه آیـۀ مـورد بحـث تنهـا آیـۀ قـرآن در ایـن زمینـه نیسـت؛ آیـات مربـوط بـه 
سـنت‌های الهـی بسـیارند و آیـات مختـص به سـنت نصـرت و هدایت نیـز در موارد 
دَامَكُمْ<؛ اگر خدا را 

ْ
ق
َ
كُمْ وَيثُبَِّـتْ أ وا الَله يَنْصُُرْ متعـددی ذکر شـده اسـت؛ »>إنِْ تَنْرُصُ

عنکبوت، 69. 	.1
طلاق، 2. 	.2

احزاب، 62. 	.3



جه
دا

 و قانون ه





اد
یت

    
جزء   


بیست‏و‏یکم 







217

یاری کنید، خدا هم شما را یاری می‌کند و گام‌هایتان را محکم و استوار می‌سازد«،1 
نَّ الُله مَـنْ يَنْرُصُهُ<؛ و هر‌کـه خـدا را یـاری کنـد البتـه خـدا او را یـاری خواهد  َنْرُصَ »>وَلَيَ
ا<؛ و اگر )انس و جن( بر طریقۀ 

ً
سْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَق

َ َ
رِيقَةِ لَأ وِ اسْتَقَامُوا عََلَىَ الطَّ

َ
نْ ل

َ
کرد«،2 »>وأَ

حـق پایـداری کننـد، حتمـا آنـان را از آب فراوانـی سـیراب خواهیـم کـرد«،3 »>بلَََى إنِْ 
مِيَن<؛  ئكَِةِ مُسَوِّ

َ
مَلَا

ْ
فٍ مِنَ ال

َ
وْرهِِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِِخَمْسَةِ آلَا

َ
مْ مِنْ ف

ُ
توُك

ْ
وا وَتَتَّقُوا وَيَأ تصَْبِِرُ

بلـى، اگـر پایـدارى کنید و پرهیزگار باشـید، چون دشـمنان تاخت آورنـد، خدا با پنج 
بَعَ رضِْوَانهَُ  هزار از فرشـتگان صاحب علامت شـما را یارى کند«،4 »>يَهْدِي بهِِ الُله مَنِ اتَّ
مِ<؛ خدا به‌وسـیلۀ آن )نور و کتاب( کسـانی را که از خشـنودی او پیروی 

َ
لا سُـبُلَ السَّ

کنند، به راه‌های سلامت راهنمایی می‌کند«5 و... .
تکـرار ایـن مفاهیـم در قرآن نشـان می‌دهد کـه آن‌ها باید در جـان یک جامعه 
رسوخ کنند. جامعه، به‌ویژه پیشرانان آن )که بار حرکت عمومی را بر دوش دارند(، 
باید عمیقاً این سنت‌ها را باور کنند. این باورِ قطعی، زمینه‌ساز عمل خواهد شد 

و عمل، نتیجۀ مطلوب را به ارمغان می‌آورد.

چرا ابرقدرت‌ها شکست می‌خورند؟
البته در نگاه نخست، این سخن کمی عجیب به نظر می‌رسد که جامعه‌ای با توان 
کمتر، در برابر جامعه‌ای قدرتمند بایستد و حتی آن را شکست دهد؛ به‌ویژه وقتی 
که با چشم خود می‌بینیم بمب‌ها، فناوری‌ها و ابتکارهای طرفِ قوی‌تر کارایی لازم 
را دارنـد و در میـدان اثرگذارنـد. به‌طورکلـی، دو نـوع سـنت داریـم؛ نخسـت، سـنت 
عمومی امداد، اثرگذاری افعال انسانی و تلاش‌های او؛ همان که قرآن درباره‌اش 
ُ فيِهَا مَا نشََـاءُ لمَِـنْ نرُِيدُ…<؛ هر‌کس خواهان 

َ
نَا لَه

ْ
ل ةَ عَجَّ

َ
عَاجِل

ْ
می‌گویـد: »>مَـنْ كََانَ يرُِيـدُ ال

)دنیـا‌ى( زودگـذر اسـت، بـه زودى هر‌کـه را خواهیـم )نصیبـ‌ى( از آن م‌ىدهیـم«6 

محمد، 7. 	.1
حج، 40. 	.2
جن، 16. 	.3

آل‌عمران، 125. 	.4
مائده، 16. 	.5
اسراء، 18. 	.6



218

 نمُِدُّ 
ًّ

لًّا
ُ
ورًا * ك

ُ
كَِ كََانَ سَـعْيُهُمْ مَشْـك

َ
ولَئ

ُ
أ
َ
هَا سَـعْيَهَا وَهُـوَ مُؤْمِنٌ ف

َ
خِرَةَ وَسَعىَ ل

ْ
رَادَ الْآ

َ
و »>وَمَـنْ أ

ءِ مِنْ عَطَـاءِ رَبِّكَ وَمَا كََانَ عَطَاءُ رَبِّـكَ مََحْظُورًا<؛ و هر‌که طالـب حیات آخرت 
َ

ءِ وَهَـؤُلَا
َ

هَـؤُلَا
باشد و برای آن به قدر لزوم و طاقت بکوشد، البته به شرط ایمان )به خدا( سعی 
چنیـن کسـانی مقبـول و مأجـور خواهـد بـود و مـا بـه هـر دو فرقـه )از دنیا‌طلبان و 
آخرت‌طلبان( به لطف پروردگارت مدد خواهیم داد، که لطف و عطای پروردگار تو 
از هیچ‌کس دریغ نخواهد شد«1 و دیگری، سنت خاص نصرت مؤمنان در نبرد حق 
و باطل است. این دو با یکدیگر در تنافی نیستند؛ چرا‌که در عرض هم نمی‌باشند.
سـنت عمومـی امـداد، اعتبـاری اسـت کـه خداونـد )به‌عنـوان اثرگـذار حقیقی 
جهـان( بـه تلاش‌هـای انسـانی می‌بخشـد و همان‌گونـه کـه پیداسـت، در سـطح 
عمومـی و همگانـی عمـل می‌کنـد؛ امـا سـنت نصرت مربـوط به جمعیتـی خاص و 
در شرایطی ویژه است. گویی اراده‌ای در هستی وجود دارد که در نبرد میان حق و 
باطل و زمانی که مؤمنان نوع خاصی از کنشگری را به‌کار می‌گیرند، فعال می‌شود. 
البتـه ایـن اراده و سـنت می‌تواند بر سـنت عمومـی امداد مقدم شـود، چراکه این 
دو از منشـأ واحدی سرچشـمه می‌گیرند و اراده می‌تواند در صورت ضرورت، یکی 

را بر دیگری مقدم کند.

خدا هم اختیار دارد!
سنت نصرت الهی همیشه به یک شکل ظهور نمی‌کند. این سنت، قرار نیست مانند 
شکافته‌شدن دریا، همواره خود را نشان دهد؛ بلکه گاهی به‌صورت سکینه و آرامش 
قلبی بر مؤمنان نازل می‌شود و توان ایستادگی را در آنان پدید می‌آورد، گاه الهامی 
است برای طراحی یک عملیات ابتکاری و گاه به‌صورت ترس و رعبی است که در دل 
دشمن افکنده می‌شود. لذا انتظار اینکه خداوند در نصرت خود، گلوله‌های دشمن 
را از کار بینـدازد، هواپیماهایـش را از پـرواز بـاز دارد، یـا رخدادهایی از این سـنخ را رقم 
بزند، انتظاری دور از واقعیت است. نباید فراموش کرد که خداوند به علم و حکمت 
خـود، بندگانـش را هدایـت می‌کنـد و ارادۀ خویـش را جـاری می‌سـازد. در این میان، 

صدها مؤلفه وجود دارد که بر‌اساس آن‌ها نحوه و شکل نصرت تعیین می‌شود.

اسراء، 19 تا 20. 	.1



جه
دا

 و قانون ه





اد
یت

    
جزء   


بیست‏و‏یکم 







219

همیـن غیبی‌بـودن نصـرت الهی و ابهامی کـه در زمان بـه میدان‌آمدن نصرت 

الهی یا کیفیت آن وجود دارد، موجب می‌شود مؤمنان همواره چشم به آسمان 

و عالم غیب داشـته باشـند. این اتصال و انتظار، خود آنان را از نظر معنوی تعالی 

می‌بخشد و هدف نهایی همۀ مجاهدت‌ها و ایستادگی‌هاست.

راه‌هایی برای گفتمان‌سازی ایمان به غیب
چگونه می‌توان ایمان به نصرت و هدایت الهی را به گفتمان عمومی تبدیل کرد؟

مقدمۀ ایمان به نصرت الهی، ایمان به غیب اسـت؛ این باور که عالم، باطنی 

زنده، فعال و قدرتمند دارد. این ایمان، از یک سو نیازمند تأمل و تلاش ذهنی و از 

سوی دیگر، وابسته به حرکت معنوی انسان به باطن عالم است. با‌این‌حال، شاید 

اثرگذارتـر از ایـن دو مسـیر )کـه طبیعتاً بلندمدت و طولانی هسـتند(، نشـان‌دادن 

نمونه‌هـای عینـی و ملمـوس نصـرت الهـی باشـد. قـرآن نیـز همیـن راه را برگزیـده 

اسـت؛ از یک سـو، سرگذشـت انبیا و اقوام پیشـین را نقل می‌کند و از سـوی دیگر، 

نصرت‌هایی را که در زمان پیامبر اکرم؟ص؟ رخ داده بود، یادآوری می‌نماید. با همین 

منطق، می‌توان چند راهکار پیشنهاد داد:

1. ترویج انس صحیح و متفکرانه با قرآن. نمونۀ روشن اثر این راهبرد، جامعۀ 

قرآنی غزه است؛ جایی که تا پیش از اینکه صهیونیست‌ها این‌چنین زیرساخت‌هایش 

را از بین ببرند، حتی در لابی هتل‌هایش نیز صوت قرآن پخش می‌شد.

2. روایـت نصرت‌هـای الهـی در تاریـخ انقالب اسالمی و جبهـۀ مقاومـت. ایـن 

يَّامِ اللهِ<1 شناخته می‌شود.
َ
رْهُمْ بأِ

ِّ
راهبرد در قرآن با تعبیر >وَذَك

3. ترویـج حکمـت الهـی، به‌ویـژه در میـان نخبـگان. حکمـت متعالیـه، حضـور 

غیـب و اثرگـذاری آن در عالـم شـهادت را به‌خوبـی بـه زبـان عقـل توضیـح می‌دهد. 

همچنیـن، بـه جهت سـویۀ معنوی‌ای که حکمت متعالیـه دارد، کمک می‌کند این 

حقیقت به جان فرد بنشیند و بدان مؤمن شود.

ابراهیم، 5. 	.1



220

نتیجه‌گیری
نَا<، نـه یک شـعار، بلکه 

َ
هَْدِيَنَّهُمْ سُـبُل

َ
ِيـنَ جَاهَـدُوا فيِنَـا لَن

َّ
مقاومـت در چهارچـوب >وَالَّذ

قانونـی تکوینی اسـت؛ همان‌گونه که غزه بـا 200هزار تُن بمب و 80درصد ویرانی، 
همچنان پرچم حماس را برافراشـته نگه داشـت. این سـنت الهی، در تاریخ اسلام 
از بـدر و خیبـر تـا جنـگ 33روزه و آزادسـازی جنوب لبنان تکرار شـده اسـت؛ هرگاه 
پای جهادِ للّه در میان باشد، هدایت الهی همچون رودی خروشان، تمام موانع را 
درمی‌نوردد. مؤمن مجاهد می‌داند که شکست ظاهری، پایان راه نیست؛ چراکه 
هَْدِینَّهُـمْ< نـه بـر مبنـای محاسـبات مـادی، بلکـه بـر پایـۀ اراده‌ای اسـت که 

َ
وعـدۀ >لَن

هستی را به گردش درمی‌آورد.
هدایت الهی گاه در قالب سـکوتی آسـمانی بر دل رزمنده می‌نشـیند و گاه به 
شـکل نقشـه‌ای نظامی تجلی می‌یابد که دشـمن را به زانو درمی‌آورد. رمز پیروزی 
ی نصرت اسـت. 

ّ
جوامـع مقـاوم، در فهـم همیـن »ابهام خلاقانـه« در چگونگی تجل

آن‌هـا می‌داننـد خداونـد نـه بـا تعلیـق قوانیـن طبیعـت، بلکه بـا هماهنگـی غیب و 
امَ  يّـَ

َ
شـهادت، معادله‌هـا را برهـم می‌زنـد. ترویـج ایـن ایمـان، نیازمنـد بازخوانـی >أ

اللهِ< در تاریخ اسـت؛ از پیروزی‌های انقلاب اسالمی تا عملیات‌های غزه که هر‌یک، 
نس روزانه با قرآن 

ُ
يَّامِ اللهِ< هستند. جامعۀ مؤمن با ا

َ
رْهُمْ بأِ

ِّ
آیینه‌ای تمام‌نما از >وَذَك

و حکمت متعالیه، این حقیقت را در جان می‌پذیرد که نبرد حق و باطل، صحنه‌ای 
برای تجلی ارادۀ الهی است؛ نه میدان رقابت برای تصاحب قدرت‌های فانی.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء بیس‏تو‏دوم

از استقلال سیاسی تا 
نبرد استقلال اندیشه

يطَْانَ لَكُمْ عَدُوٌّ  >إنَِّ الشَّ
ا< ذُِوه عَدُوًّ فَاتَّخَّ

سوره فاطر، آیۀ6
6 فاطر | جزء 22

بهي‌قين شيطان دشمن شماست؛ 

پس او را دشمن خود بگيريد.

 مهدی قریب



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

435



از استق


ل
ال سیاسی تا نبرد استقلال 














ندیا

    
جزء   


بیست‏و‏دوم 







223

مقدمه
ذُِوهُ عَدُوًّا<1 به صراحت، شیطان 

َّ
اتَّخ

َ
كُمْ عَدُوٌّ ف

َ
ـيْطَانَ ل قرآن کریم در آیۀ شـریفۀ >إنَِّ الشَّ

را دشـمنی آشـکار معرفی می‌کند. این خطاب قرآنی، نه‌تنها به ابعاد متافیزیکی و 
نبرد ابدی انسان با وسوسه‌های اهریمنی اشاره دارد، بلکه می‌توان آن را کلیدی 
برای فهم نبردهای امروزین در عرصه‌های سیاسـی و فکری نیز دانسـت. دشـمنی 
شیطان در دوران معاصر، در قالب قدرت‌های سلطه‌گر و ابزارهای نوین آنان تجلی 

یافته است.

تلاش برای سلطه و غارت منافع
نخسـتین و ملموس‌ترین جلوۀ دشـمنی شـیطان در عرصۀ سیاسـی، تلاش برای 
برهم‌زدن استقلال و حاکمیت ملت‌هاست. قدرت‌های سلطه‌گر، که ریشه در روحیۀ 
شیطانی استثمار و تجاوز دارند، همواره می‌خواهند بر گردۀ ملت‌ها سوار شوند و 
منافعشان را به یغما ببرند. این دشمنی سیاسی، صرفاً به صورت اشغال نظامی یا 
تصرف فیزیکی نیست، بلکه نفوذ اقتصادی، سیاسی و فرهنگی را نیز دربر می‌گیرد.
هـدف نهایـی ایـن دشـمنی سیاسـی ایـن اسـت کـه سـلطه و اسـتثمار تـداوم 
داشـته باشـد. آنـان می‌کوشـند منابـع طبیعـی، اقتصـادی و انسـانی ملت‌هـا را در 
راستای منافع خود به کار گیرند و از هرگونه پیشرفت و خودکفایی آن‌ها جلوگیری 
رده اسـت کـه در آن، ملت مظلوم بـه ابزاری برای 

ُ
کننـد. ایـن همان سوار‌شـدن بر گ

تحقق اهداف قدرت‌های استکباری تبدیل می‌شود.

فاطر، 6. 	.1



224

در تاریـخ مصادیـق بسـیاری از ایـن دشـمنی سیاسـی وجـود دارد؛ از دوران 
شـکال نویـن 

َ
اسـتعمار کلاسـیک و تقسـیم غنائـم میـان قدرت‌هـای اروپایـی تـا ا

اسـتعمار کـه بـا ظاهـری فریبنده‌تر، همچنـان ملت‌ها را غارت می‌کننـد. دخالت در 
امـور داخلـی کشـورها، ایجـاد بی‌ثباتی سیاسـی، ترویج فسـاد و تبعیض و حمایت 

از گروه‌های تروریستی و افراطی، همگی ابزارهای این دشمنی آشکار هستند.

سنگ‌بنای مقاومت حقیقی
در مواجهه با این دشمنی سیاسی، نخستین واکنشی که به ذهن می‌رسد، تلاش 
برای حفظ اسـتقلال سیاسـی است. بی‌تردید، استقلال سیاسی، ضامن حاکمیت 
ملی، امکان تصمیم‌گیری مسـتقل و حفاظت از منافع کشـور است. اما اگر تنها به 
این بُعد بسـنده کنیم و از بُعد حیاتی‌تر یعنی »اسـتقلال اندیشـه« غافل بمانیم، 

در واقع تنها سطح ظاهری نبرد را دیده‌ایم.
اسـتقلال اندیشـه به معنای توانایی یک ملت در اندیشـیدن مستقل، تحلیل 
عمیق مسائل، نقد سازنده، تولید علم و دانش بومی و برخورداری از منظومه‌ای 
فکری مبتنی بر ارزش‌های اصیل و انسانی خویش است. این استقلال، سنگ‌بنای 
حقیقی مقاومت و پایداری در برابر هرگونه سـلطه اسـت؛ زیرا تا زمانی که اندیشـۀ 
یک ملت در اسـارت و وابسـتگی باشـد، اسـتقلال سیاسـی جز یک پوسـتۀ توخالی 
نخواهد بود. دشمن نیز به خوبی از این حقیقت آگاه است؛ از‌این‌رو، تمرکز اصلی 
خـود را نه‌تنهـا بـر تضعیـف سیاسـی، بلکـه بـر سـلطۀ بـر اندیشـه و فرهنـگ ملت‌ها 
معطـوف می‌سـازد. آنـان دریافته‌انـد که اگر بتواننـد ذهن ملت‌ها را تسـخیر کنند، 
اراده‌شـان را سسـت نماینـد و مسـیر تفکرشـان را منحـرف کننـد، دیگـر نیـازی بـه 

لشکرکشی و زورآزمایی مستقیم نخواهند داشت.
استقلال اندیشه یعنی توانایی تشخیص دوست از دشمن، فهم دسیسه‌ها 
و فریب‌هـا و مقاومـت در برابـر تزریـق افـکار و ایدئولوژی‌هـای بیگانـه. ملتـی کـه 
اسـتقلال اندیشـه دارد، می‌تواند با تکیه بر علم، فرهنگ و ارزش‌های خود، مسـیر 
پیشـرفت و عـزت را بپیمایـد و در برابـر هرگونـه فشـار خارجـی، ایسـتادگی کند. این 

همان حِصنِ حَصین )قلعۀ مستحکم( است.



از استق


ل
ال سیاسی تا نبرد استقلال 














ندیا

    
جزء   


بیست‏و‏دوم 







225

شکافی در باورها و ارزش‌ها
غفلـت از اسـتقلال اندیشـه، جامعـه را در برابر خطر »جنگ شـناختی« آسـیب‌پذیر 
می‌سـازد. جنـگ شـناختی، گونـه‌ای نویـن از نبـرد اسـت کـه در آن، میـدان اصلـی 
درگیری، ذهن و روان انسان‌هاسـت. هدف این جنگ، دسـتکاری باورها، ارزش‌ها، 
ادراکات و احساسات افراد است تا از این طریق، رفتار آن‌ها کنترل و هدایت شود. 

این نوع جنگ، مستقیماً بر استقلال اندیشه متمرکز است.
شکست در جنگ شناختی، به‌طور مستقیم، نتیجۀ فقدان استقلال اندیشه 
است. هرگاه جامعه‌ای توان تحلیل مستقل و نقادانه را از دست بدهد، در معرض 
انـواع پیام‌هـا، اطلاعات و روایت‌های غلط و سـاختگی قرار می‌گیـرد. این روایت‌ها، 
اغلب توسـط عوامل بیرونی و با اهداف مشـخص طراحی می‌شـوند تا شکافی در 

باورها و ارزش‌های آن جامعه ایجاد کنند.
امروزه، با گسترش شبکه‌های اجتماعی و رسانه‌های نوین، جنگ شناختی به 
ابعادی بی‌سابقه دست یافته است. دشمن با بهره‌گیری از الگوریتم‌های پیچیده، 
انتشار اخبار جعلی، روایت‌سازی‌های مغرضانه و پروپاگاندای مداوم، تلاش می‌کند 
تـا واقعیـت را تحریـف کنـد و اذهان عمومی را تحت‌تأثیر قـرار دهد. این حملات، به 
مرور زمان، بنیان‌های فکری و اعتقادی جامعه را متزلزل می‌سازد. نتیجۀ مستقیم 
ایـن حمالت، سـردرگمی، بدبینـی، انفعال و در نهایـت، تضعیـف ارادۀ مقاومت در 
جامعه است. ملتی که درگیر جنگ شناختی شود، قادر به تمییز حقیقت از باطل، 
دوسـت از دشـمن و خیر از شـر نخواهد بود. این همان وضعیتی است که دشمن 

در پی آن است تا بتواند با کمترین هزینه، اهداف خود را محقق سازد.

وارونه‌سازی دوست و دشمن
قلب جنگ شـناختی، در تاکتیک‌های فریب نهفته اسـت. این تاکتیک‌ها به گونه‌ای 
طراحـی می‌شـوند کـه واقعیـت را وارونـه نشـان دهنـد و مخاطـب را بـه اشـتباه 
بیندازنـد. اساسـی‌ترین ایـن تاکتیک‌هـا، تالش برای »دوسـتْ‌جلوه‌دادن دشـمن 
واقعی و دشـمنْ معرفی‌کردن دوسـت واقعی« اسـت؛ همان بازی فریبنده‌ای که 
شیطان از ابتدای خلقت آغاز کرده است. دشمن، با بهره‌گیری از ابزارهای رسانه‌ای 



226

و روانی، سعی می‌کند خود را به‌عنوان منجی، یاور یا حتی الگوی برتر معرفی کند. 
او از واژگان جـذاب، شـعارهای فریبنـده و وعده‌هـای دروغین، برای جلب اعتماد و 
همراهی ملت‌ها استفاده می‌کند. در مقابل، نیروهای حق و مدافعان استقلال و 
کرامت ملت‌ها )که دشمن واقعی آن‌ها محسوب می‌شوند( با برچسب‌های منفی 

مورد هجمه قرار می‌گیرند.
این وارونه‌سازی، می‌تواند به اشکال مختلفی صورت پذیرد:

_ برجسـته‌کردن ضعف‌هـای جزئـی دوسـت و نقـاط قوت سـاختگی دشـمن: 
دشـمن بـر خطاهـای کوچـک نیروهـای خـودی تمرکـز کـرده و آن‌هـا را بـزرگ جلـوه 
می‌دهد؛ اما نقاط قوت و دستاوردهای واقعی آن‌ها را نادیده می‌گیرد. در مقابل، 

از یک موفقیت ظاهری و فریبندۀ دشمن، تصویری بزرگ و تأثیرگذار می‌سازد.
_ تحریف تاریخ و ارزش‌ها: دشـمن سـعی می‌کند تاریخ ملت‌ها را بازنویسـی 
کند، ارزش‌های اصیل را زیر سؤال ببرد و قهرمانان ملی را به شخصیت‌هایی منفی 

تبدیل کند.
_ ایجاد دوقطبی کاذب: دشمن با ایجاد فضای دوقطبی تلاش می‌کند ملت 

را درگیر نزاع‌های داخلی بی‌ثمر کند و خود از این وضعیت بهره می‌برد.
_ اسـتفاده از زبـان دوگانـه: بهره‌گیری از واژگانی که ظاهـر مثبت دارند، اما در 

باطن، اهدافی مخالف با آنچه نشان می‌دهند، دنبال می‌کنند.
ایـن تاکتیک‌هـای فریـب، زمانی که با فقدان اسـتقلال اندیشـه همراه شـوند، 
بسیار مؤثر هستند؛ زیرا در این صورت، افراد توانایی تشخیص حقیقت را از دست 

داده‌اند و به‌سادگی فریب روایت‌های دروغین را می‌خورند.

وارونگی نقش‌ها؛ جلاد در جایگاه مظلوم، شهید در جایگاه مهاجم
خطرناک‌ترین و تلخ‌ترین نتیجۀ این دشـمنی آشـکار و جنگ شـناختی، »وارونگی 
نقش‌ها« است. در این وارونگی، جنایت‌کار به‌جای قربانی و مظلوم به‌جای ظالم 
معرفی می‌شـود. این همان اوج فریب و سـلطه بر اندیشـه اسـت که جامعه را در 

برابر حقایق، کور و کر می‌کند.
در این سـناریوی شـیطانی، جلاد که دسـتش به خون بی‌گناهان آلوده است 



از استق


ل
ال سیاسی تا نبرد استقلال 














ندیا

    
جزء   


بیست‏و‏دوم 







227

و سـتمگر واقعـی محسـوب می‌شـود، در قالـب قربانـی یـا قهرمـان جلـوه می‌کنـد. 
فیلم‌ها، سـریال‌ها و روایت‌های رسـانه‌ای، ممکن اسـت برای تطهیر چهرۀ جلادان 
عمال خشـونت‌آمیز آنان به‌عنوان دفاع مشـروع یا اقدامی لازم 

َ
سـاخته شـوند و ا

بـرای حفـظ نظـم و امنیـت توجیـه گـردد. در مقابـل، شـهید کـه جـان خـود را در راه 
دفاع از حق، حقیقت و کرامت انسانی فدا کرده است، در قامت مهاجم، تروریست 
یا عامل بی‌ثباتی معرفی می‌شـود. خانوادۀ شـهدا مورد آزار و اذیت قرار می‌گیرند 
و یـاد و خاطـرۀ جانبـازان و ایثارگـران، هتک حرمت می‌شـود؛ گویی ایثـار و فداکاری 

آن‌ها، نه برای نجات، بلکه برای تخریب بوده است.
ایــن وارونگــی نقش‌ها، نتیجۀ مســتقیم از‌دســت‌دادن اســتقلال اندیشــه و 
گرفتار‌شــدن در دام جنگ شــناختی اســت. هــرگاه یک ملت تــوان تحلیل منطقی 
و تشــخیص حقیقــت را از دســت بدهــد، به‌ســادگی تســلیم روایت‌هــای دروغین 
دشــمن می‌شــود. این روایت‌ها، نه‌تنها حقیقت را پنهان می‌کنند، بلکه آن را کاملاً 

وارونه می‌سازند.
مبـارزه بـا ایـن دشـمن آشـکار، نیازمنـد هوشـیاری دائمـی، تقویـت اسـتقلال 
اندیشـه و بصیرت عمیق در تحلیل واقعیت‌هاسـت. قرآن کریم با معرفی شـیطان 
به‌عنـوان دشـمن آشـکار، بـه ما دسـتور می‌دهد که او را دشـمن بداریـم و در برابر 
حیله‌هایـش هوشـیار باشـیم. ایـن هوشـیاری، تنهـا بـا اتـکا بـه عقـل، علـم و ایمان 

حاصل می‌شود و راه را برای دستیابی به عزت واقعی هموار می‌سازد.

راهکارهای مقابله با دشمنی آشکار و جنگ شناختی
ایـن مبـارزه، نیازمنـد آن اسـت کـه مسـیر حرکـت و نیل به قله، به‌درسـتی شـناخته 
شود و این روند به‌طور دائمی ادامه یابد. همچنین، استقلال و آزادی در اندیشه 

و بصیرت در تحلیل واقعیت‌ها باید به شکل مستمر حفظ شود.
برای تقویت این توانایی‌ها، اقدامات زیر ضروری هستند:

_ تقویـت سـواد رسـانه‌ای و شـناختی: آمـوزش عمومـی و تخصصـی بـرای 
تشـخیص فیلترهـا، پروپاگانداهـا و روایت‌هـای دست‌کاری‌شـده در فضـای مجازی 

و رسانه‌های جریان اصلی.



228

_ بازتولید و ترویج روایت‌های اصیل: تمرکز بر بازگویی و نهادینه‌کردن تاریخ، 
فرهنگ و ارزش‌های ملی و اسالمی که هویت‌بخش هسـتند، با زبانی نو و جذاب 

برای نسل‌های جدید.
_ حمایـت از تولیـد علـم و نظریـۀ بومـی: سـرمایه‌گذاری در مراکـز فکـری و 
دانشگاهی برای تولید دانش و نظریه‌هایی که پاسخ‌گوی مسائل بومی باشند و 

وابستگی فکری به مکاتب وارداتی را کاهش دهند.
_ شـفافیت و پاسـخ‌گویی مسـئولین: کاهـش فضـای سـوءظن عمومـی از 
طریـق افزایـش شـفافیت در تصمیم‌گیری‌هـا و پاسـخ‌گویی سـریع و صادقانـه بـه 

افکار عمومی در برابر چالش‌ها.
_ ایجـاد بسـتر نقـد سـازنده: ایجـاد فضاهای امـن و چهارچوب‌مند بـرای نقد 
منصفانـه و سـازنده در سـطوح مختلـف جامعـه، تا نقد به تخریب تبدیل نشـود و 

افراد به‌جای سکوت، مشارکت فعال داشته باشند.
_ حِصـن اسـتقلال: مبـارزه بـا این دشـمن آشـکار، نیازمند هوشـیاری دائمی، 
ایـن  واقعیت‌هاسـت.  تحلیـل  در  عمیـق  بصیـرت  و  اندیشـه  اسـتقلال  تقویـت 
هوشـیاری، تنهـا بـا اتـکا به عقل، علم و ایمان حاصل می‌شـود و جامعـه را در برابر 
تمـام تهاجمـات فکـری و سیاسـی مصـون خواهـد سـاخت. ایـن همـان حِصـن و 

پناهگاه محکمی است که خداوند برای مؤمنان فراهم نموده است.

نتیجه‌گیری
امـروزه، در میـدان نبرد، دشـمنی شـیطان نه در هیبت وسوسـه‌های فـردی، بلکه 
در قالب شـبکه‌های پیچیدۀ اسـتعماری و جنگ شـناختی ظهور می‌کند. اسـتقلال 
سیاسـی، هرچنـد ضروری اسـت، اما در حقیقت تنها پوسـته‌ای بیرونـی از مقاومت 
ردۀ قدرت‌های استکباری 

ُ
محسوب می‌شود. آنچه جوامع را در برابر سوار‌شدن بر گ

مصون می‌دارد، اسـتقلال اندیشـه است؛ توانایی تحلیل بی‌واسطه، تولید دانش 
 ،> كُمْ عَدُوٌّ

َ
يْطَانَ ل بومی و تشخیص فریب‌های رسانه‌ای. قرآن کریم با هشدار >إنَِّ الشَّ

پـرده از اسـتراتژی‌های کهـن شـیطان )جنـگ روایت‌سـازی، وارونه‌نمایـی حقایـق و 
تبدیل شهید به مهاجم( برمی‌دارد. تاریخ استعمار و پروپاگاندای مدرن گواه است 



از استق


ل
ال سیاسی تا نبرد استقلال 














ندیا

    
جزء   


بیست‏و‏دوم 







229

ملتـی کـه حِصـن اندیشـه‌اش را فرو ریزد، حتی با برافراشـتن پرچم اسـتقلال بر بام 
حکومت، بردۀ نامرئی جبهۀ باطل خواهد ماند.

پیروزی در این نبرد، نیازمند آن اسـت که سـواد رسـانه‌ای به سلاحی همگانی 
تبدیـل شـود، روایت‌هـای اصیـل تاریخـی بازتولیـد شـود و دانشـگاه‌هایی سـاخته 
شـوند کـه به‌جـای تقلیـد، نظریه‌پـردازی کننـد. همان‌گونـه که غزه با >حَسْـبنَُا الُله< 
در برابـر بمب‌هـای فسـفری ایسـتاد، جامعـۀ ایمانـی نیز بایـد با عقل جمعـی آگاه، 
الگوریتم‌هـای جنـگ شـناختی را خنثی کند. امام خامنه‌ای؟حفظ؟ با تأکید بر شـفافیت 
و پاسـخ‌گویی، مسـیر نجـات را این‌گونـه ترسـیم می‌کنند که تنها بـا »تبدیل نقد به 
موتـور پیشـران اصالح« و »پیوند ایمان با دانـش روز« می‌توان وارونگی نقش‌ها 
ـِذُوهُ عَـدُوًّا<؛ سـاختن دیـواره‌ای از 

َّ
اتَّخ

َ
را شکسـت. ایـن اسـت معنـای واقعـی آیـۀ >ف

اندیشه‌های نفوذناپذیر که شیطان مدرن را به زانو درآورد.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء بیس‏توس‏وم

جنداللّه

>وَإِنَّ جُندَْناَ لهَُمُ الغَْالِِبوُنَ<

سوره صافات، آیۀ 173
173 صافات | جزء 23

و بی‌شک و بدون تردید، فقط لشکر ما پیروزند‌.

 محمد گوهری



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

452



جن
د

ال
    

جزء   


بیست‏و‏سوم 







233

مقدمه
قـرآن از اسـتقلال، نـه تصویـری انزواطلبانـه می‌سـازد و نـه آن را در چنبـرۀ مرزهـای 
سیاسـی محـدود می‌کنـد؛ بلکـه از آزادگـی انسـان از بندگـی هـر قـدرت غیرخدایـی 
سـخن می‌گویـد. اسـتقلال در نـگاه وحـی، حقیقتـی روحانـی و تمدنـی اسـت کـه از 
توحیـد سرچشـمه می‌گیـرد. آنجـا که دل انسـان به غیر خدا تکیه کنـد، بندگی آغاز 

می‌شود و آنجا که دل تنها به خدا پیوند خورد، آزادی حقیقی زاده می‌شود.
ِينَ آمَنُـوا يُُخْرجُِهُمْ 

َّ
خداونـد در بیـان قاعـده‌ای جاودانـه می‌فرمایـد: »>الُله وَلِِيُّ الَّذ

 النُّورِ<؛ خدا سرپرسـت کسـانی اسـت که ایمـان آورده‌انـد؛ آنان را از 
َ

مَاتِ إلَِى
ُ
ل مِـنَ الظُّ

تاریکی‌ها به‌سـوی نور بیرون می‌برد«.1 این آیه، اسـاس اسـتقلال ایمانی را روشن 
می‌کنـد. ولـیّ حقیقـی، تنهـا خداسـت و آن‌کـس کـه ولایـت او را پذیرفـت، از سـلطۀ 
تاریکی‌ها آزاد می‌شود. استقلال در این معنا، خروج از ولایت طاغوت است؛ یعنی 
رهایی از سـاختارهای فکری و سیاسـی‌ای که انسـان را از نور الهی جدا می‌کنند. از 
همیـن رو، هر‌گونـه وابسـتگی فکـری، فرهنگـی یـا اقتصـادی کـه به سـلطۀ غیرخدا 

بینجامد، نوعی شرک پنهان و نشانه‌ای از ضعف ایمان است.
در نگاه قرآن، جامعۀ مؤمنان نه منزوی است و نه وابسته؛ بلکه در میان خلق 
اما بر مدار خدا زیست می‌کند. استقلال او از خودبسندگی نمی‌آید بلکه از اتصال 
آگاهانه به منبع لایزال قدرت الهی نشئت می‌گیرد. چنین جامعه‌ای، در برابر فشار 
دشـمن نمی‌شـکند و در کامیابی مغرور نمی‌شـود؛ زیرا تکیه‌گاه او وعده‌ای الهی 

است که فراتر از محاسبات زمین عمل می‌کند.

بقره، 257. 	.1



234

بنابرایـن، اسـتقلال در منطق قرآن، ترجمـان ایمان توحیدی در عرصۀ اجتماع 
اسـت. هر‌اندازه توحید در دل‌ها عمیق‌تر شـود، امت، مستقل‌تر و عزیزتر می‌گردد 
و هـرگاه توحیـد بـه شـعار فروکاسـته شـود، وابسـتگی )خـواه در لبـاس اقتصـاد و 
سیاسـت و خـواه در هیئـت فرهنـگ( از درون می‌روید. اسـتقلال حقیقی، بازگشـت 
به خویشـتن ایمانی اسـت؛ خویشـتنی که به خدا قائم است و از همین قیام، توان 

ایستادگی در برابر هر سلطه‌ای را می‌یابد.

نسبت استقلال و نصرت الهی
آیـا از‌دسـت‌دادن سـوریه، شـهادت فرماندهـان بـزرگ مقاومـت یـا اشـغال موقـت 
جنـوب لبنـان، نشـانۀ شکسـت جبهـۀ مقاومـت اسـت؟ آیـا فرو‌ریختـن شـهرها و 
عقب‌نشـینی تاکتیکـی در میـدان نبـرد، بـه معنـای پایـان اسـتقلال و اقتـدار امـت 
اسالمی اسـت؟ چـه نسـبتی بیـن اسـتقلال یک امـت و ایـن رخدادها وجـود دارد؟ 
در نـگاه سـطحی، این‌گونـه حـوادث ممکن اسـت تصویری از ضعف و افـول را القا 
کننـد؛ امـا اگـر در پرتـو وحـی بنگریم، ماجرا چهـره‌ای دیگر می‌یابد. آیۀ شـریفۀ >وَإنَِّ 
غَالِِبـُونَ<1 هماننـد نـوری در تاریکـی، پـرده از حقیقـت پایـداری و پیروزی 

ْ
هُـمُ ال

َ
جُنْدَنـَا ل

برمـی‌دارد؛ همچنـان کـه علامـه طباطبایـی؟ره؟ در تفسـیر المیـزان بـه آن اشـاره 
می‌کننـد و می‌فرماینـد: »قضـای حتمـی و حکـم مـا دربـارۀ پیامبرانمان بـه نفوذ و 
غلبه تقدم یافته و آن قضای حتمی این است که آن‌ها به‌طور یقین یاری خواهند 
شـد، به‌طوری‌کـه ایشـان هـم در حجـت و دلیـل یـاری می‌شـوند و هم بر دشـمنان 
خود چیره‌اند؛ زیرا آنان سخن حق گفته و به راه حق می‌روند و خدا نیز حق را یاری 

می‌کند و مانع از شکست آن توسط باطل می‌شود.2
ایـن آیـه، نه‌تنهـا گزارشـی از پیروزی پیامبران و مؤمنانی اسـت که بر دشـمنان 
غلبـه پیـدا کردنـد، بلکـه وعـده‌ای دائمی برای همۀ نسـل‌هایی اسـت که در مسـیر 

ایمان و مقاومت گام برمی‌دارند.
در منطق قرآن، اسـتقلال مفهومی صرفاً سیاسـی یا جغرافیایی نیسـت؛ بلکه 

صافات، 173. 	.1
صافات، 173. ترجمۀ خلاصۀ تفسیر المیزان. 	.2



جن
د

ال
    

جزء   


بیست‏و‏سوم 







235

حالتی است از آزادگی روح مؤمن از هرآنچه غیرخدایی است. جامعه‌ای که ریشه در 
ایمان دارد، حتی اگر در ظاهر محاصره شود، در باطن آزاد و استوار باقی می‌ماند. 
شکسـت‌های ظاهـری در ایـن چشـم‌انداز، مرحلـه‌ای از تربیت الهی‌انـد؛ دوره‌هایی 
کـه ارادۀ امـت را صیقـل می‌دهند و ایمان را از شـعار به حقیقت بدل می‌سـازند. بر 
پایۀ این سنت الهی، پیروزی از آنِ کسانی است که خود را در شمار »جُند اللّه« قرار 
دهنـد؛ آنـان که اسـتقلال خویش را نه در بریـدن از جهان، بلکه در پیوند آگاهانه با 

قدرت لایزال الهی جست‌وجو می‌کنند.

سنت الهی در زوال استکبار
محور این یادداشـت، واکاوی پیوند بنیادین میان اسـتقلال حقیقی و نصرت الهی 
اسـت؛ پیونـدی کـه در تاریـخ امت‌هـا بارهـا تکـرار شـده و در عصـر مـا نیـز، چـراغ راه 
مقاومت و بیداری ملت‌هاست. سنت الهی در نظام هستی این است که هر بنایی 
که پایه‌های آن بر ظلم، استثمار و تجاوز استوار باشد، محکوم به زوال است. این 
یک قاعدۀ تاریخی موقتی نیست که با گذر زمان منقرض شود، بلکه قانونی ثابت 
در تاریخ بشـریت اسـت؛ تاریخ، تنها میدان تکرار این سـنت اسـت که در هر عصری 
جلوه‌گـر می‌شـود. قدرت‌هـای اسـتکباری، بـا تکیـه بـر زَر‌و‌زور و فریـب، خـود را ابدی 
می‌پندارند و اسـتقلال دیگران را در زنجیر بندگی خویش می‌بینند؛ اما سـرانجام، 

این بساط با ارادۀ حقیقتی برتر برچیده خواهد شد.

درس اول: فرعون و تولد استقلال از بندگی
بارزترین نمونه در این مسیر، رویارویی فرعون و بنی‌اسرائیل است. فرعون )مظهر 
اسـتکبار مطلـق( کسـی بـود کـه خـود را رب و صاحب‌اختیـار مطلـق مـردم قلمـداد 
می‌کـرد؛ قـدرت او متکـی بـر سـازوکارهای مـادی و سـپاهی عظیـم بـود. در مقابـل، 
بنی‌اسـرائیل نمـاد ملتـی بودند که قرن‌ها بردگی فکری و مادی را چشـیده بودند. 
اسـتقلال ایـن قـوم، نـه بـا قـدرت نظامـی یا سیاسـی، بلکـه با ایمـان به وعـدۀ الهی 
)نصـرت( آغاز شـد. در نهایت، سرنوشـت فرعون، غرق‌شـدن در همـان دریایی بود 
که بنای اسـتقلال قوم دیگر را بر امواج خود جاری سـاخت. این واقعه نشـان داد 



236

کـه هیـچ قـدرت مـادی، هرقدر هم عظیم باشـد، در برابر ارادۀ خدایی که پشـتیبان 
مستضعفان است، دوام نمی‌آورد.

) درس دوم: نصرت الهی در مقیاس ایمان محض )غزوۀ بدر
نمونـه‌ای کـه اوج اتصال نصرت به اسـتقلال ایمانی را بـه نمایش می‌گذارد، جنگ 
بدر است. در این نبرد، مسلمانان اندک بودند. آن‌ها با امکانات محدود، در مقابل 
لشکری عظیم و مجهز از مشرکین قریش صف‌آرایی کردند. این نبرد، مصداق بارز 
ایـن حقیقـت اسـت که وقتی مؤمن با اسـتقلال فکری و روحـی، تکیه‌گاه خویش را 
بـر »اللّه« قـرار می‌دهـد، تفـاوت کمّـی نیروها بی‌اهمیت می‌شـود. پیـروزی در بدر، 
صرفـا یـک پیـروزی تاکتیکـی نبـود، بلکـه اثبـات عملـی ایـن سـنت بـود کـه خداونـد 
یاری‌گر کسانی است که با تمام وجود، استقلال خود را از هر سلطۀ غیرالهی اعلام 
کرده‌اند. در این میدان، »جُند اللّه« بر سپاهی که بر استثمار و برتری ظاهری تکیه 
رُونَ<؛ و 

ُ
كُمْ تشَْـك

َّ
عَل

َ
اتَّقُوا الَله ل

َ
ةٌ ف

َّ
ذِل

َ
نْتُمْ أ

َ
مُ الُله ببَِـدْرٍ وأَ

ُ
ك قَـدْ نصَََرَ

َ
داشـت، غلبـه کـرد: »>وَل

بی‌تردیـد خـدا در جنـگِ بدر شـما را یـاری داد، در‌حالی‌که ناتوان بودیـد؛ بنابراین از 
خدا پروا کنید، باشد که سپاس‌گزاری نمایید«.1

شروط نصرت الهی
یـک سـؤال اساسـی ایـن اسـت کـه چگونـه می‌تـوان بـه »جُنـد اللّه« تبدیـل شـد و 
شایسـتگی دریافـت نصـرت الهی را به دسـت آورد؟ به عبارتی دیگـر، آیا نصرت الهی 
مطلـق اسـت؛ یعنی صرف مسـلمان‌بودن، برای مشـمول نصـرت قرار‌گرفتن کافی 
است؟ در پاسخ باید گفت که این مقام، یک جایگاه تشریفاتی نیست که با شعار یا 
ادعا حاصل شود. همچنان که علامه طباطبایی؟رح؟ در تفسیر المیزان به آن اشاره 
کـرده و می‌فرماینـد: »ایـن حکم یعنى نصرت و غلبه، حکمـى اجتماعى و منوط به 
تحقـق عنـوان اسـت و لا‌غیـر. یعنـى این نصرت و غلبـه، تنها نصیب انبیـا و مؤمنان 
واقعـ‌ىای اسـت کـه جنـد خـدا هسـتند و بـه امـر او عمـل م‌ىکننـد و در راه او جهاد 
می‌نمایند. هر جامعه‌اى که این عناوین در آن صادق باشد )ایمان به خدا داشته 

آل‌عمران، 123. 	.1



جن
د

ال
    

جزء   


بیست‏و‏سوم 







237

باشـد، بـه اوامـر الهـی عمـل کنـد و در راه او جهـاد نمایـد(، منصـور و غالـب اسـت؛ 
نـه جامعـه‌اى کـه ایـن اسـامى و عناویـن را دارد، ولـی واقعیـت آن‌هـا را نـدارد. پس 
جامعه‌اى که از ایمان، جز اسم در آن نمانده و از انتسابش به خدا، جز سخنى در 

آن نمانده، نباید امید نصرت و غلبه داشته باشد«.1
اگر ما نه مؤمنی مجاهد باشیم و نه جُندی مخلص، بلکه با افکار و برنامه‌های 
شیطانی در مسیر الهی گام برداریم، نباید از شکست در برابر دشمنان حق تعجب 
کنیـم. چگونـه می‌توانیـم وفـای بـه عهـد الهـی را مطالبه کنیـم، در‌حالی‌کـه به عهد 

خودمان عمل نکرده‌ایم؟
نمونۀ بارز این تناقض در جنگ احد رخ داد. پیامبر اکرم؟ص؟ وعدۀ پیروزی داده 
بودنـد. مسـلمانان در ابتـدا پیـروز شـدند؛ امـا گروهـی از یـاران، بـا تمرکز بـر غنائم، 
ایجاد تفرقه و غفلت از فرمان رسول خدا؟ص؟، در حفاظت از دستاورد اولیه کوتاهی 

کردند و سبب شکست نهایی شدند.
هنگامـی کـه ایـن گـروه از پیامبر؟ص؟ پرسـیدند که وعـدۀ پیروزی چه شـد، قرآن 
تُمْ 

ْ
شِـل

َ
نـِهِ حَىتَّ إذَِا ف

ْ
ـونَهُمْ بإِذِ سُُّ

َ
 تَح

ْ
كُـمُ الُله وَعْـدَهُ إذِ

َ
قَـدْ صَدَق

َ
پاسـخی کوبنـده داد: »>وَل

نْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يرُِيدُ  بُِّونَ مِنْكُمْ مَنْ يرُِيدُ الدُّ
ُ

رَاكُمْ مَا تُح
َ
مْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أ

َ ْ
وَتَنَازعَْتُمْ فِِي الْأ

مُؤْمِنيَِن<؛ خداوند 
ْ
ضْلٍ عََلَىَ ال

َ
قَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَالُله ذُو ف

َ
كُمْ عَنْهُمْ لِِيَبْتَليَِكُمْ وَل

َ
ف خِرَةَ ثُمَّ صََرَ

ْ
الْآ

وعدۀ خود را به شـما تحقق بخشـید؛ در آن هنگام )که در آغاز جنگ( دشـمنان را 
بـه فرمـان او، بـه قتـل می‌رسـاندید؛ )و ایـن پیروزی ادامه داشـت( تا اینکه سسـت 
شـدید و در کار خـود بـه نـزاع پرداختیـد و بعـد از آنکـه آنچه را دوسـت می‌داشـتید 
به شـما نشـان داد، نافرمانی کردید. بعضی از شـما، خواهان دنیا بودند و بعضی 
خواهان آخرت. سـپس خداوند شـما را از آنان منصرف سـاخت )و پیروزی شـما به 
شکسـت انجامید( تا شـما را آزمایش کند و او شـما را بخشید و خداوند نسبت به 
مؤمنان، فضل و بخشـش دارد«.2 این آیات به وضوح نشـان می‌دهد که شـرایط 
تُمْ<، »به نزاع پرداختید« >تَنَازعَْتُمْ< و 

ْ
شِـل

َ
نصرت الهی رها شـد؛ »سسـت شدید« >ف

»نافرمانی کردید« >عَصَیتُم<؛ در نتیجه به مقصود نهایی نرسیدند.

ترجمۀ تفسیر المیزان، ج17، ص270. 	.1
آل‌عمران، 152. 	.2



238

خداوند هرگز وعده نداده اسـت که صرفِ نامیدن خود به اسالم، »جنداللّه« 
یا »حزب اللّه« بودن، تضمین‌کنندۀ غلبه در همۀ صحنه‌ها باشد. این وعدۀ الهی، 
تنها مخصوص کسانی است که قلباً خواهان رضای خداوند هستند؛ در عمل تابع 

فرمان اویند و اصل تقوا و امانت‌داری را فراموش نمی‌کنند.
بر‌اسـاس آموزه‌هـای اسالمی، شـاید بتـوان مهم‌تریـن شـروط تحقـق نصرت 

الهی و مصداق »جُند اللّه« شدن را در موارد زیر دانست.

1. ولایت‌پذیری
بر‌اسـاس سـنت الهـی، پیـروزی و غلبـۀ نهایـی همـواره از آنِ جریـان حـق و رسـولان 
كَِ 

َ
ولَئ

ُ
ُ أ

َ
ِينَ يُُحاَدُّونَ الَله وَرَسُـولَه

َّ
خداسـت. قـرآن کریـم بـه صراحت بیان مـی‌دارد: »>إنَِّ الَّذ

ـويٌِّ عَزِيزٌ<؛ بی‌تردید کسـانی که با خدا 
َ
ناَ وَرُسُيِل إنَِّ الَله ق

َ
لبََِنَّ أ

ْ
غ

َ َ
تَـبَ الُله لَأ

َ
نَي * ك

ِّ
ذَل

َ ْ
فِِي الْأ

و پیامبـرش دشـمنی و مخالفـت می‌کننـد، در زمرۀ خوارترینان هسـتند. خدا لازم و 
مقرر کرده اسـت که بی‌تردید من و پیامبرانم پیروزیم. همانا خدا نیرومند و توانای 
شکسـت‌ناپذیر اسـت«.1 در ایـن معادلـۀ الهـی، اگر پیـروان حق نیز به‌دنبـال پیروزی 
هستند، باید خود را ملتزم به مسیر اولیای الهی دانسته و به این اصل پایبند باشند: 
كَِ سَرَيحََْمُهُمُ الُله<؛ از خدا و پیامبرش اطاعـت می‌نمایند؛ 

َ
ولَئ

ُ
ُ أ

َ
»>وَيطُِيعُـونَ الَله وَرَسُـولَه

یقیناً خدا آنان را مورد رحمت قرار می‌دهد«.2 این رحمت خاص، که در پرتو پیروی 
از رسول اکرم؟ص؟ ظهور می‌یابد، نصیب پیروان خدا و پیامبر؟ص؟ خواهد شد.

البته، مفهوم اطاعت و ولایت‌پذیری و نقش آن در کسب پیروزی، تنها به جبهۀ 
حق محدود نمی‌شـود. در صورتی که مؤمنان از ریسـمان ولایت دسـت بکشـند و 
خود را ملزم به تبعیت از این جریان ندانند و در سوی دیگر، اهل باطل متحد شده 
و در مواضع باطل خود و اطاعت از رهبرانشان انسجام نشان دهند، ممکن است 
دشمنان پیروزی‌های مقطعی را به دست آورند. چنان‌که مولی علی؟ع؟ در تبیین 
ذی نَفسی 

ّ
این نکته، در خطاب به مردم کوفه دربارۀ آیندۀ شام فرمودند: »أما وال

یس لأنّهُـم أولى بِالحَقِّ مِنكُم، ولكنْ لإسـراعِهِم 
َ
یكُم، ل

َ
ومُ عل

َ
 هـؤلاءِ الق

َ
یظهَـرَنّ

َ
بِیـدِهِ ل

مجادله، 20 تا 21. 	.1
توبه، 71. 	.2



جن
د

ال
    

جزء   


بیست‏و‏سوم 







239

ی؛ قسم به ذاتی که جانم در دست  ِ
ّ

إلى باطِلِ صاحِبِهِم )باطِلِهِم(، و إبطائكُم عَن حَق
اوسـت، قطعاً این گروه )اهل شـام( بر شـما چیره خواهند شد؛ نه به این دلیل که 
آن‌هـا سـزاوارتر بـه حـق هسـتند، بلکـه بـدان جهت کـه آنان برای رسـیدن بـه باطلِ 
فرماندۀ خود شتاب می‌کنند، در‌حالی‌که شما در برابر حقِ من، کُندی می‌نمایید«.1

2. ایمان و عمل صالح؛ پیش‌شرط جُندُ‌ا‌للّهشدن
مهم‌ترین شرط برای تبدیل‌شدن به »جُند اللّه«، داشتن ایمانی راسخ به خداوند 
و التـزام عملـی بـه دسـتورات اوسـت؛ ایمانی که در کـردار نمود پیدا کرده و انسـان 
را به‌سـوی نیکی‌هـا رهنمـون سـازد. هنگامـی کـه جامعه‌ای ایـن صفـات را در خود 
نهادینـه کنـد، آن‌گاه شایسـتگی لازم بـرای دریافـت نصـرت الهـی را خواهـد داشـت. 
همچنـان کـه مقـام معظـم رهبری تبعیت از دسـتورات الهی را شـرط کسـب نصرت 

الهی و پیروزی بر استکبار جهانی دانسته و می‌فرمایند:
مـا بایـد تالش کنیـم تا خودمـان را به آن الگـو نزدیک کنیم و بایـد تلاش کنیم 
نظـام اسالمى را هـم بـه آن نمونـۀ کامـل نزدیـک کنیـم؛ ایـن وظیفـۀ مـا اسـت. تـا 
مادام‌ىکـه شـما در راه ایـن وظیفـه حرکـت بکنید، هیچ‌یـک از قدرت‌هـاى عالم، نه 
آمریکا و نه غیر آمریکا، قادر به اینکه بتوانند بر شـما فائق بیایند و غالب بشـوند، 
نخواهند بود. ممکن است ضربه بزنند، اذیت کنند، موذی‌گرى کنند، البته این‌ها 
هست؛ از دشمن که نمی‌شود توقع محبت و ملاطفت داشت؛ اما غالب نخواهند 
شد؛ بر شما مسلط نخواهند شد؛ نخواهند توانست شما را از حرکتتان به‌سمت 

وْنَ<.2
َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
کمال باز‌بدارند؛ بر شما علو پیدا نخواهند کرد؛ >وأَ

3. صبر و استقامت
شاید بتوان صبر و استقامت را )به گواهی آیات و روایات و نیز شهادت تاریخ( مهم‌ترین 
الـزام پیـروزی مؤمنـان بر دشـمنان حـق در عصر غیبت دانسـت. همان‌گونه که رهبر 

انقلاب نیز نقش استقامت را در رویارویی جبهۀ حق و باطل چنین تبیین می‌کنند:

محمد‌بن‌حسین شریف رضی، نهج‌البلاغۀ، خطبۀ 97. 	.1
بیانـات رهبـر معظـم انقالب در دیدار اقشـار مختلف مردم و کارگزاران نظام جمهورى اسالمى  	.2

ایران، 19خرداد1372.



240

در مبارزۀ حق و باطل، پیروزی قطعاً با جبهۀ حق است. نه امروز، بلکه دیروز، 
امـروز و فـردا، هرجـا چنیـن مبـارزه‌ای بـه وجـود بیایـد، پیـروزی بـا جبهۀ حق اسـت، 
مشـروط بـه چنـد شـرط؛ اگـر اهـل حـق و کسـانی کـه طـرف‌دار حق‌انـد، نیـت کننـد، 
همت کنند، صبر کنند، ایسـتادگی کنند، مبارزه کنند، بلاشـک پیروز خواهند شـد؛ 
هـر جایـی کـه این اتفاق افتاده اسـت )از دورانِ دور تاریخ( این‌جور اسـت... . امروز 
هم وقتی که این حرکت، این نهضت به‌وسیلۀ امام بزرگوار شروع شد، خب مردم 
پیروی کردند، آمدند داخل میدان؛ پیر، جوان، مرد، زن، قشر‌های مختلف، جا‌های 
مختلف وارد میدان شدند، از کشته‌شدن نترسیدند، ایستادگی کردند، پیروز شد. 
در جنگ هم همین‌جور؛ در هر جای دیگر هم که ما به اصطلاح این همت را کردیم، 
ماً پیروزی به دسـت آمده اسـت. امروز هم همین‌جور اسـت؛ امروز هم اگر ما 

ّ
مسـل

به شرایط، درست عمل بکنیم، پیروزی قطعی است.1
گرچـه برخـی، صبـر را به معنای تحمل بدبختی‌ها و تن‌دادن به حوادث ناگوار 
و تسلیم در برابر آن‌ها می‌دانند، اما از نگاه قرآن، صبر یعنی پایداری و استقامت. 
قرآن کریم نه‌تنها نفس صبر و اسـتقامت در برابر دشـمن را شـرط پیروزی می‌داند، 
بلکه توصیۀ متقابل به پایداری را نیز از پیش‌شرط‌های پیروزی و غلبه بر جبهۀ باطل 
كُمْ تُفْلحُِونَ<؛ ای 

َّ
عَل

َ
وا وَصَابرُِوا وَرَابطُِوا وَاتَّقُوا الَله ل ِينَ آمَنُوا اصْبِِرُ

َّ
يُّهَا الَّذ

َ
برمی‌شمرد: »>ياَ أ

کسـانی که ایمان آورده‌اید در برابر مشـکلات و هوس‌ها اسـتقامت کنید و یکدیگر 
را نیز به صبر سفارش کنید )استقامت جمعی پیشه کنید( و راه را بر نفوذ دشمن 

ببندید و از خدا بپرهیزید؛ باشد که رستگار و پیروز شوید«.2

نتیجه‌گیری
از بررسی مستمر و پایدار سنت‌های الهی، یک نتیجه‌گیری منطقی و اطمینان‌بخش 
حاصل می‌شود: »پروژه‌هایی که بر پایۀ ظلم، تجاوز و استکبار بنا شده‌اند، محکوم 
بـه زوال و شکسـت‌اند«. یکـی از بارزتریـن و پیچیده‌تریـن مصادیـق ایـن پروژه‌هـای 
مبتنـی بـر سـتم در عصـر حاضـر، جریـان جهانـی صهیونیسـم اسـت. ایـن جریـان که 
تکیـه‌گاه خـود را بـر قـدرت نظامـی بی‌رحمانـه، تـوان مالی گسـترده و چتـر حمایتی 

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار رئیس و اعضای مجلس خبرگان رهبری، 24اسفند1396.  	.1
آل‌عمران، 200. 	.2



جن
د

ال
    

جزء   


بیست‏و‏سوم 







241

رسانه‌های فراگیر استکبار مدرن قرار داده است، در نهایت در برابر استقامت ملتی 
غَالِِبُونَ<،1 سر فرود خواهد آورد.

ْ
هُمُ ال

َ
که به سنت دیرین الهی باور دارد، یعنی >جُنْدَناَ ل

پیـروزی نهایـی، قطعـی اسـت و این اطمینـان، از دو مبنای متضاد سرچشـمه 
می‌گیرد:

1. تزلزل بنیان دشمن
قدرت‌هایـی کـه بـر پایـۀ ظلم و تجاوز شـکل گرفته‌انـد، فاقد قدرت ذاتـی و پایداری 
هسـتند. آن‌ها در واقع به عوامل بیرونی وابسـته‌اند؛ خواه حمایت‌های نظامی و 
سیاسـی قدرت‌هـای بـزرگ، خواه ایجاد تفرقه و شـکاف در صفـوف ملت‌های تحت 
ستم. به‌محض تضعیف یا از‌بین‌رفتن این عوامل حمایتی، یا هنگامی که انسجام 
داخلی ملت مقاوم حفظ شود، ساختار استکباری آن‌ها فرو می‌پاشد. اتکای آن‌ها 

به باطل، بزرگ‌ترین نقطۀ ضعفشان است.

2. اتکای ما به مبدأ لایزال الهی
در مقابـل، پیـروزی مـا ریشـه در ارتبـاط قلبـی و عملـی بـا خداونـد متعـال دارد. این 
نصـرت، منـوط بـه حفـظ پیوند مسـتحکم با مبدأ هسـتی، صبر در برابر سـختی‌ها، 
اسـتقامت در مسـیر مبارزۀ با دشـمنان خدا و التزام به آرمان‌های عدالت‌خواهانه 
اسـت. هرچـه ایـن پیونـد ایمانـی محکم‌تر و عمیق‌تر باشـد، امداد الهی سـریع‌تر و 

کامل‌تر نازل خواهد شد.
بنابراین، پیروزی نهایی متعلق به لشـکری اسـت که فرماندهی آن الهی اسـت. 
اگر خود را واقعاً در صف یاران خدا جای دهیم، باید آماده باشـیم تا با تمام وجود، 
در مسـیر اسـتقلال، عـزت و اجـرای عدالـت گام برداریم؛ زیرا سـنت تغییرناپذیر الهی 
ایـن اسـت کـه مظلومـان و سـتیزه‌جویان با ظلـم، سـرانجام در میدان مبـارزه، پیروز 

خواهند بود.

صافات، 173. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء بیس‏تو‏چهارم

پاداش استقامت

ُ ثُمَّ  ِينَ قَالوُا رَبُّنَا اللَّهَّ >إنَِّ الَّذَّ
لُ عَلَيهِْمُ المَْلََائكَِةُ  اسْتَقَامُوا تتَنَََزَّ

لَّاَّ تََخَافوُا وَلََا تََحزَْنوُا<
َ
أ

سوره فصلت، آیۀ 30
30 فصلت | جزء 24

بی‌تردیـد کسـانی که گفتنـد: »پروردگار ما خداسـت«، 
سـپس پـای حرفشـان ایسـتادند، فرشـتگان بـر آنـان 

فرود می‌آیند که: »نترسید و غمگین مباشید!«

 مهدی شبان



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

480



پاداش 





ستقامتا


  
    

جزء بیست‏و‏چهارم 










245

مقدمه
آیا در دنیای پُر‌تلاطم امروز، جایی برای آرامش حقیقی و رهایی از بند خوف و حزن 
وجـود دارد؟ آیـا می‌تـوان در برابـر سـیل مشـکلات، تهدیدهـا و وسوسـه‌ها، قلبـی 

مطمئن و روحی استوار داشت؟
آیۀ 30 سـورۀ مبارکۀ فصلت یکی از آیات کلیدی قرآن کریم اسـت که وعده‌ای 
وا رَبُّنَا الُله ثُمَّ اسْتَقَامُوا 

ُ
ال

َ
ِينَ ق

َّ
بزرگ و آرامش‌بخش به مؤمنان راستین می‌دهد: »>إنَِّ الَّذ

ْزَنوُا<؛ به‌درسـتی کسـانی کـه گفتند پروردگار ما   تَحَ
َ

وا وَلَا
ُ
َاف

َ
 تَخ

َّ
لَّا

َ
ئكَِةُ أ

َ
مَلَا

ْ
يْهِمُ ال

َ
لُ عَل تتَزَنَّ

اللّه است، سپس استقامت ورزیدند، فرشتگان بر آنان نازل می‌شوند که نترسید 
و غمگین نباشـید«. این آیه، دو شـرط اساسـی برای دستیابی به آرامش و بشارت 
الهـی را بیـان می‌کنـد؛ نخسـت، اقـرار به توحید و پـروردگاریِ اللّه و دوم، اسـتقامت 
بر این ایمان؛ یک بُعد اعتقادی و گرایشـی و یک بُعد عملی. اما اسـتقامت تنها به 
معنای تکرار شعار نیست؛ بلکه پایبندی عمیق و خدشه‌ناپذیر به اصول ایمانی در 

برابر تمامی مشکلات، جاذبه‌های دنیوی و فشارهای دشمنان است.

»ربنا اللّه«؛ اعلام عدم تسلیم در برابر ظلم
نقطـۀ شـروع در مسـیر اسـتقامت، بیـان ایـن جملـۀ کلیدی اسـت: >رَبُّنَـا الُله<. این 
جمله، فراتر از یک اعتراف زبانی است؛ اعلام موضعی بنیادین است که جهت‌گیری 
کل هستی فرد و جامعه را تعیین می‌کند. این جمله یعنی اعلام استقلال در برابر 
هـر قـدرت و اراده‌ای جـز خداونـد. فـردی کـه خـدا را رب و پروردگار خـود می‌خواند، 
در واقـع، زیـر بـار هیـچ زورگویـی و سـلطه‌طلبی نمـی‌رود. ایـن موضع‌گیـری، باعـث 



246

جبهه‌گیری دشـمنان می‌شـود؛ کسانی که می‌خواهند انسان‌ها و ملت‌ها را تحت 
سلطۀ خود درآورند. اما راهکار مقابله، استقامت و پایداری در این مسیر است که 
خداوند عزت و استقلال معنوی و اجتماعی را نصیب کسانی می‌کند که با ایمان 

و استقامت در مسیر خود باقی می‌مانند.
رْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ<،1 

َ
 يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أ

َ
همان‌طور که قرآن کریم می‌فرماید: >وَلَا

فرد یا ملتی که خدا را رب و پروردگار خود می‌خواند، در واقع زیر بار هیچ زورگویی، 
سـلطه‌طلبی و اسـتکبار نمـی‌رود. این موضع‌گیری قاطـع، ناگزیر باعث جبهه‌گیری 
دشمنان و قدرت‌های ستمگر می‌شود؛ کسانی که می‌خواهند انسان‌ها و ملت‌ها 

را تحت سلطۀ خود درآورند و از منابع و کرامت آنان بهره‌کشی کنند.
این »نه«‌گفتن به نظام سلطه و قدرت‌های زورگو، به معنای نفی علم و تمدن 
یا پیشـرفت نیسـت، بلکه نفی اسـتکبار و بهره‌کشـی از ملت‌ها اسـت. ملتی که این 
»نه« را با تمام وجود فریاد می‌زند، باید خود را برای مقاومت و تحمل هجمه‌ها و 
فشـارها آماده کند. اینجاسـت که مفهوم اسـتقامت وارد میدان می‌شود و مسیر 

حرکت را مشخص می‌کند.

استقامت؛ راز پایداری و پیروزی و شرط تحقق وعدۀ الهی
استقامت، ستون اصلی ایمان است. ایمان به‌تنهایی برای دریافت کمک‌های الهی 
کافی نیسـت، بلکه اسـتقامت و پایداری بر اصول و نیت‌های الهی، شـرط اساسـی 
برای رسـیدن به این مقصود اسـت. گفتن >رَبُّنَا الُله< آغاز راه اسـت، اما شرط نزول 
ملائکـه و دریافـت بشـارت الهـی، اسـتقامت اسـت. اسـتقامت، فراتـر از یـک عمـل 
زودگـذر بـه معنـای حفـظ نیت پاک، تداوم حرکت در مسـیر حـق و مقاومت در برابر 

انحراف‌ها و وسوسه‌هاست.
این اسـتقامت باعث می‌شـود انسان در برابر تهدیدها، تحریم‌ها و فشارهای 
دشمن، هراسی به خود راه ندهد و در برابر مصائب و مشکلات، دچار حزن و اندوه 
نشـود. این حالت، همان اسـتقلال روحی و معنوی اسـت که بزرگ‌ترین دسـتاورد 
مؤمـن راسـتین شـمرده می‌شـود. ایـن اسـتقامت، عامل عزت و پیشـرفت اسـت. 
ملتـی کـه بـر ایمـان و اصـول خـود اسـتقامت مـی‌ورزد، هیـچ‌گاه در برابـر دشـمنان 

آل‌عمران، 64. 	.1



پاداش 





ستقامتا


  
    

جزء بیست‏و‏چهارم 










247

خویش احساس ذلت نمی‌کند، بلکه به عزت وعده‌داده‌شدۀ الهی دست می‌یابد؛ 
نْتُمْ مُؤْمِنيَِن<؛ 

ُ
وْنَ إنِْ ك

َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
ْزَنوُا وأَ  تَحَ

َ
 تهَِنُوا وَلَا

َ
همان‌گونه که قرآن می‌فرماید: »>وَلَا

سست نشوید و غمگین نگردید که شما برترید اگر ایمان داشته باشید«.1

استقامت؛ محور پیروی از صراط مستقیم
اسـتقامت ذکر‌شـده در آیـه، نه‌تنهـا به معنای پایداری ظاهری، بلکـه بیانگر پیروی 
جامـع از مسـیر الهـی در گفتـار و عمـل اسـت. اسـتقامت شـامل عمـل بـه فرائـض 
الهـی، اجتنـاب از بدعـت و تـرک معصیـت و نیـز، هماهنگی ظاهـر و باطن در ایمان 

و رفتار است.
مؤمنـان راسـخ کسـانی‌اند کـه ایـن مسـیر را به‌طـور پیوسـته و اسـتوار نـگاه 
می‌دارنـد و هیـچ فشـار و آزمونـی آنـان را از راه خـدا بازنمی‌دارد. در مقابل، کسـانی 
هسـتند کـه عنـوان ایمـان را بـا خـود دارنـد، امـا هنگامـی کـه منافعشـان بـه خطـر 
می‌افتـد، از مسـیر حـق منحـرف می‌شـوند و به‌نوعـی دچار سسـتی ایمان یا شـرک 

عملی می‌گردند. این تمایز میان راسخان و سستی‌مردان، کلید فهم آیه است.

استقامت؛ عامل عزت و پیشرفت
ملتی که بر ایمان و اصول خود استقامت می‌ورزد، هرگز در برابر دشمنان خویش 
احساس ذلت نمی‌کند. تاریخ انقلاب‌ها و حرکت‌های الهی نشان داده که پیروزی 
نهایـی از آن کسـانی اسـت کـه در میـدان ایسـتادگی، صبـر و اسـتواری پیشـه کنند. 
نمونه‌های بارز این استقامت را می‌توان در مقاومت ملت ایران در برابر فشارهای 
جهانی، تحریم‌ها و تهدیدها مشاهده کرد. این ملت با تکیه بر ایمان و عزم راسخ 

خود، نه‌تنها تسلیم نشد، بلکه روزبه‌روز بر عزت و اقتدار خود افزود.

ابعاد استقامت
ایـن ایسـتادگی و اسـتقامت بـرای اینکـه آثـار خـود را به‌نحـوِ کامـل بـروز دهـد، باید 
شـروطی را رعایت کند. برخی از این شـروط را در بیان رهبر انقلاب؟حفظ؟ که اسـتقامت 

و مقاومت در روح و جان ایشان نهادینه شده است، مرور می‌کنیم:

آل‌عمران، 139. 	.1



248

1. حفظ نیت پاک: بسـیاری از افراد با نیت‌های نیک وارد میدان می‌شـوند، اما 
حفظ این نیت در برابر موانع و جاذبه‌های دنیوی بسـیار دشـوار اسـت. استقامت 
یعنـی اجـازه ندهیم دل، که جایگاه نیت اسـت، تحت‌تأثیر جاذبه‌های معارض قرار 
گیرد و مسیر خود را گم کند. رهبر انقلاب، این عامل را دلیل اصلی انحراف کسانی 

می‌دانند که روزی >رَبُّنَا الُله< گفتند، اما امروز راه خود را کاملاً تغییر داده‌اند.1
2. پایبنــدی به اصول: مقاومت و پایداری، یعنی داشــتن یک خط مســتقیم و 
پایبندی به ارزش‌های اساسی انقلاب. این مفهوم در نقطۀ مقابل عمل‌گرایی افراطی 

قرار می‌گیرد که در آن، هر حادثه‌ای می‌تواند جهت حرکت انسان را تغییر دهد.
3. قدرت تحمل: استقامت، ویژگی انسان‌های سرسخت و مقاوم است که در 
برابر بارهای سـنگین، تمامی توان خود را جمع می‌کنند و شکسـت را نمی‌پذیرند. 
ایـن پایـداری و ایسـتادگی، لازمـۀ موفقیـت در هـر میـدان و درسـی اسـت کـه بایـد 

آموخته شود.
4. تـداوم عمـل: اسـتقامت به‌مراتـب دشـوارتر از بیـان یک حـرف و حتی عمل 
بـه آن اسـت. بسـیاری می‌تواننـد بـرای لحظه‌ای یک وزنۀ سـنگین را بلنـد کنند، اما 
تنها انسـان‌های قوی قادرند آن را برای مدت لازم نگه دارند. این تداوم، به صبر و 

مراقبۀ دائمی نیاز دارد که در اصطلاح قرآنی به آن تقوا گفته می‌شود.

نقش ملائکه در پشتیبانی از مؤمنان
آیۀ شریفۀ فصلت، پس از بیان شرط استقامت، به پاداش عظیم آن اشاره می‌کند: 
ْزَنوُا<. این پاداش، آرامش و بشارت الهی است   تَحَ

َ
وا وَلَا

ُ
َاف

َ
 تَخ

َّ
لَّا

َ
ئكَِةُ أ

َ
مَلَا

ْ
يْهِمُ ال

َ
لُ عَل >تتَنَََزَّ

که به‌واسطۀ نزول ملائکه حاصل می‌شود.
نزول ملائکه بر مؤمنان پایدار، تنها یک وعدۀ اخروی نیسـت؛ بلکه در همین 
دنیـا نیـز تجلی می‌یابد. فرشـتگان الهی، حامیان و یـاوران مؤمنان در میدان‌های 
سـخت و شـرایط بحرانـی هسـتند. ایـن کمک‌هـای غیبـی، گاه به‌صـورت الهامـات 
قلبی، گاه به‌صورت تقویت روحیه و گاه به شـکل تغییر معادلات به نفع مؤمنان 

ظاهر می‌شوند.

انقالب در دیـدار رئیس‌جمهـور و اعضـای هیئـت دولـت،  از بیانـات رهبـر معظـم  بـر گرفتـه  	.1
08شهریور1384.



پاداش 





ستقامتا


  
    

جزء بیست‏و‏چهارم 










249

ایـن موضـوع در دوران دفـاع مقـدس و مقاومـت در برابـر دشـمن متجـاوز، 
راسـتای  در  کـه  را  خرمشـهر  آزادسـازی  امام‌خمینـی؟رح؟  بـود.  مشـهود  به‌خوبـی 
ایسـتادگی و مقاومـت مـردم و رزمنـدگان اسالم بـود، از امـور مافـوق طبیعت و از 
عنایـات خداونـد برشـمردند. همچنیـن، در جنـگ 12روزۀ اسـرائیل علیه ایـران، آثار 
نزول ملائکه در آرامش، انسجام و هم‌بستگی بی‌نظیر مردم به‌وضوح دیده شد. 

همۀ این‌ها نتیجۀ پایداری و مقاومت در راه حق است.

استقامت؛ تنها راه رهایی از خوف و حزن
ترس و اندوه، دو آفت بزرگ برای هر فرد و جامعه‌ای است. ترس از آینده، ترس از 
دشمن، اندوه بر گذشته و حسرت بر از‌دست‌رفته‌ها، می‌تواند روحیه و ارادۀ یک 
ملـت را تضعیـف کنـد. امـا قرآن کریـم راه رهایی از ایـن دو آفت را تنها در اسـتقامت 
و پایـداری می‌دانـد. کسـی کـه بـر ایمـان و اصـول خـود ثابت‌قـدم بمانـد، بـه یقیـن 
می‌رسـد کـه تمامـی وقایـع عالم به ارادۀ خداوند اسـت و هرچه پیـش آید، برای او 

خیر و مصلحت خواهد داشت.

نتیجه‌گیری
آیـۀ 30 سـورۀ مبارکـۀ فصلـت، معیـار سـعادت ابـدی را در گـرو اسـتقامت عملی بر 
مبنـای توحیـد اعتقـادی قـرار می‌دهـد. ایـن اسـتقامت نه‌تنهـا بـه بهشـت موعـود 
می‌انجامـد، بلکـه در همیـن دنیـا، بـا رهایـی از ترس‌هـای آینـده و انـدوه گذشـته و 
خِرَةِ<،1 به 

ْ
نْيَـا وَفِِي الْآ َيَاةِ الدُّ وْلِِيَاؤُكُمْ فِِي الْحْ

َ
ـْنُ أ

َ
بـا ضمانـت یـاری و نـزول ملائکۀ الهی >نَح

مؤمنان روحیه می‌دهد تا در برابر فشارها، مشکلات و دشمنان پراکنده نشوند و 
زندگی‌شان سرشار از امنیت و آرامش روانی گردد. این مفهوم، در اندیشۀ رهبران 
و متفکـران انقالب اسالمی نیـز به‌مثابۀ مؤلفۀ کلیـدی بقا و پیروزی نظـام در برابر 

چالش‌ها و وسوسه‌های دنیوی تبیین شده است.

فصلت، 31. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء بیس‏تو‏پنجم

مودت؛ قدرت نرم اسلام

جْرًا 
َ
أ لُكُمْ عَلَيهِْ 

َ
سْأ

َ
>قُلْ لََا أ

> ةَ فِِي القُْرْبََىٰ إلَِّاَّ المَْوَدَّ
سوره شوری، آیۀ 23

23 شوری | جزء 25

بگو: »مُزدی از شما ]برای راهنمایی‌تان[ نمی‌خواهم، 

مگر مودّت و دوستی نزدیکانم.«

 محمدمهدی عباسی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

486



ودت؛ قدرم





ت
 نرم اسلا





  

    
جزء بیست‏و‏پنجم 












253

مقدمه
مؤمـن،  جامعـۀ  عزتمنـدی  و  سـعادت  بنیادیـن  سـاختارهای  تبییـن  مسـیر  در 

آموزه‌هـای قـرآن کریـم چهارچوبـی تزلزل‌ناپذیـر ارائـه می‌دهنـد کـه پیونـد عمیقـی 

میـان محبـت حقیقـی و اسـتقلال عملی برقـرار می‌سـازد. در این میان، آیۀ شـریفۀ 

قُرْبََى<،1 نه‌تنها یک دعوت عاطفی، بلکه سندی 
ْ
ةَ فِِي ال مَوَدَّ

ْ
 ال

َّ
جْراً إلَِّا

َ
يْهِ أ

َ
كُمْ عَل

ُ
ل
َ
سْأ

َ
 أ

َ
لْ لَا

ُ
>ق

برای منشور‌سـاختن جامعه‌ای مسـتقل اسـت. اگر اجر رسـالت امری حیاتی باشـد 

کـه تـداوم هدایـت را تضمیـن می‌کنـد، پـس مـودت اهل‌بیت؟عهم؟ باید همـان عامل 

نگهدارندۀ هویت و استقلال جامعه در برابر هرگونه انحراف فکری و سیاسی باشد.

برای مفهوم مودت فی القربی ذیل این آیه، معانی مختلفی ذکر شده است 

کـه برای بررسـی بیشـتر می‌توان به تفاسـیر معـروف مانند »المیـزان« یا »نمونه« 

رجـوع کـرد. معنـای مـورد اتفـاق میـان شـیعه و برخـی از اهل‌سـنت آن اسـت کـه 

رسـول اکرم؟ص؟ در این آیۀ شـریفه، مزد رسـالت خود را محبت به امیرالمؤمنین؟ع؟ 

و حضـرت زهـرا؟سها؟ و ائمـۀ معصومیـن؟عهم؟ از فرزنـدان آنـان قـرار داده‌انـد. حال این 

پرسش مطرح می‌شود: »چرا اجر و مزد رسالت، به محبت اهل‌بیت؟عهم؟ اختصاص 

داده شده است؟«

رسـول اعظـم؟ص؟ کـه عمـری را در جهـاد فـی سـبیل اللّه صـرف کردنـد و در ایـن 

مسـیر، از مال و جان خود و عزیزان و خویشـاوندان و اصحابشـان دریغ نکردند و 

راحتی و آسایش خود را در راه هدایت مردم فدا کردند، چطور از مردم مزدی طلب 

شوری، 23. 	.1



254

می‌کنند؟ به‌نظر می‌رسد مزد ایشان نیز باید در همین مسیر تعریف شده باشد، 
یعنی مزد، امری است که خود در هدایت مؤثر است.

مزد رسالت
تعبیـر »مزد رسـالت« تعبیـر قابل توجه و تأمل‌برانگیزی اسـت. مهم‌ترین کاری که 
حضرت رسول؟ص؟ تمام عمر خود را در راه آن صرف کردند، رسالت و هدایت مردم 
به سـعادت دنیوی و اخروی بود و در این مسـیر، بالاترین مشـقات و سـختی‌ها را 
بـه جـان خریدنـد. بنابراین، وقتی در برابر این امر بزرگ، درخواسـت مزد می‌شـود، 
بایـد امـری بسـیار حیاتـی و مهـم درخواسـت گـردد. از ایـن منظـر، می‌تـوان فهمید 
کـه »مـودت فـی القربـی« یا محبـت اهل‌بیت عصمت و طهارت، نقشـی اساسـی و 
بی‌بدیل در هدایت فرد و جامعه ایفا می‌کند؛ نقشی که جای هیچ‌گونه مسامحه 
و تعلل ندارد. بنابراین، منظور از مودت، صرفاً محبتی خشک و بی‌اثر نیست، بلکه 

محبتی است که در رفتار و افعالمان، خود را بروز می‌دهد.

منشور ساخت جامعه‌ای مستقل
قُرْبََى< دعوتی لطیف به 

ْ
ةَ فِِي ال مَوَدَّ

ْ
 ال

َّ
جْرًا إلَِّا

َ
يْهِ أ

َ
كُمْ عَل

ُ
ل
َ
سْـأ

َ
 أ

َ
لْ لَا

ُ
در ظاهر، آیۀ شـریفۀ >ق

محبت و دوسـتی با خاندان پیامبر؟ص؟ اسـت؛ اما با تأمل دقیق درمی‌یابیم که این 
آیـه، بنیـان یـک نظام فکری و اجتماعی اسـت. در حقیقت این آیه، منشـور سـاخت 
جامعه‌ای مسـتقل و متحد اسـت؛ جامعه‌ای که محور انسـجام و قدرتش، ولایت 

و مودت اهل‌بیت؟عهم؟ می‌باشد.
از نگاه قرآن، مودت تنها یک احساس شخصی یا رابطۀ عاطفی نیست، بلکه 
نیرویـی اسـت کـه جامعـه را به‌هم می‌دوزد. مـودت یعنی پیوند قلبـی حول محور 
حق! این پیوند، سرچشمۀ قدرتی است که هیچ دشمنی تاب مقابله با آن را ندارد. 
هنگامـی کـه محبـت اهل‌بیت؟عهم؟ در دل‌ها ریشـه می‌دواند، تفاوت‌ها و شـکاف‌ها 
رنـگ می‌بازنـد و امت، حول یک حقیقت واحد هم‌دل می‌شـود. در چنین بسـتری، 
وحـدت معنـا و مصـداق پیـدا می‌کنـد و اسـتقلال، دیگـر صرفاً شـعار نیسـت؛ بلکه 

تجربه‌ای عینی و ملموس می‌شود.



ودت؛ قدرم





ت
 نرم اسلا





  

    
جزء بیست‏و‏پنجم 












255

مودت؛ قدرت نرم اسلام
در دنیای امروز، قدرت را اغلب در زرادخانه، اقتصاد و رسـانه جسـت‌وجو می‌کنند؛ 
اما تجربۀ امت اسالمی نشـان داده اسـت که برترین قدرت، قدرت محبت اسـت. 
این قدرت نرم، همان چیزی اسـت که قرآن آن را بقای رسـالت معرفی کرده اسـت. 
ملت مسـلمان، هرگاه از این سـرمایۀ معنوی غفلت کرده، از درون فرو پاشـیده و 

هرگاه به آن بازگشته، از نو جان گرفته است.
کافـی اسـت بـه رخدادهـای بـزرگ اجتماعـی در جهـان اسالم بنگریـم. اربعیـن 
حسینی که میلیون‌ها دل را چون رودخانه‌ای واحد به‌سوی کربلا جاری می‌سازد، 
جلوۀ عینی همین مفهوم است. در این مسیر، مردم از ملیت، زبان، رنگ، طبقه و 
سلیقه می‌گذرند و تنها با یک شاخص گرد هم می‌آیند؛ محبت به حسین‌بن‌علی؟ع؟. 
در آییـن اربعیـن، نه سـازمان سیاسـی‌ای وجـود دارد، نه بودجـه‌ای کلان، نه تبلیغ 
رسـمی؛ همـه از نیرویـی درونـی و خودجـوش حرکـت می‌کننـد؛ نیرویی که دسـتور 
نمی‌گیـرد، ولـی می‌فهمـد؛ بودجـه نـدارد، ولـی می‌بخشـد؛ فرمانـده نـدارد، ولـی 
منسـجم‌تر از هر ارتشـی حرکت می‌کند. این همان نیرویی اسـت که اگر در خدمت 
ایمان اجتماعی قرار گیرد، جامعه را از وابسـتگی و اسـتبداد رها می‌سـازد. قدرت 
نـرم مـودت، موتـور خودجـوش اسـتقلال اسـت؛ چرا‌کـه عـزت و ایسـتادگی از دلِ 

دل‌باختگان برمی‌خیزد، نه از ترس‌خوردگان یا بی‌دغدغه‌ها.

پیوند عشق و استقلال
اگـر از منظـر گفتمانـی بـه تاریـخ انقالب اسالمی بنگریـم، خواهیـم دیـد کـه رمـز 
پیـروزی ملـت ایـران، در هیـچ معادلـۀ مـادی قابـل تبییـن نیسـت. جامعـه‌ای کـه در 
برابـر امپراتـوری رسـانه‌ای و نظامـی غـرب ایسـتاد، از چاه نفـت یا زرادخانـه‌اش نیرو 
نگرفـت؛ بلکـه از چشـمۀ محبـت اهل‌بیت؟عهم؟ سـیراب شـد. راهپیمایی‌هـا، مجالس 
محرم و نوای »یا حسین!«، همان شبکۀ عاطفی عمیقی بودند که امام‌خمینی؟رح؟ 
بـر آن تکیـه کـرد. او جامعـه را از دل هیئت‌هـا و حسـینیه‌ها سـازمان داد، نـه از دل 
حزب‌ها و ارتش‌ها. به تعبیر دقیق‌تر، انقلاب اسلامی از سینه‌زن‌ها برخاست، نه از 
سـربازخانه‌ها. امام‌خمینی؟رح؟ فرمودند: »محرم و صفر اسـت که اسالم را زنده نگه 



256

داشـته اسـت؛ یعنی همان مودت و ولایت‌محوری که در آیۀ مودت خواسـته شده 
بـود، در قـرن چهاردهـم هجـری بـه موتـور تاریخی یـک ملت بدل شـد. بنابرایـن، اگر 
بپرسـیم راز اسـتقلال ایران چیسـت، پاسـخ این اسـت: ولایت و محبت اهل‌بیت؟عهم؟ 

همان راز است«.1

چرا مزد رسالت، محبت اهل‌بیت؟عهم؟ است؟
مـزد هـر کاری، در امتـداد همـان کار اسـت. اگـر پیامبر مأمور هدایت انسـان‌ها بود، 
مـزد او هـم بایـد تـداوم هدایـت را تضمیـن کنـد. محبـت اهل‌بیت؟عهم؟ چـون چراغی 
اسـت کـه همـواره مسـیر حـق را روشـن نـگاه مـی‌دارد. در نبـود پیامبـر؟ص؟، جامعـۀ 
اسلامی ممکن بود دچار گسست معرفتی و اخلاقی شود؛ اما با قرار‌گرفتن محبت 
اهل‌بیت؟عهم؟ به‌عنوان مزد رسالت، رابطۀ امت با سرچشمۀ هدایت قطع نشد، بلکه 
از سطح پیامبر به سطح امام منتقل گردید. این محبت، تنها دوستی قلبی نیست؛ 
بلکـه مسـئولیت‌آور و جهت‌بخـش اسـت. هر‌کـه محبـت اهل‌بیـت؟عهم؟ دارد، بایـد در 
مسیر محبوبانش حرکت کند و در اخلاق، عدالت و آزادگی از آنان الگو بگیرد. وقتی 
محبـت حقیقـی جـای عشـق مجـازی را در جامعـه بگیـرد، انسـان‌ها از وابسـتگی به 
قدرت‌های بیرونی رها می‌شوند؛ زیرا دلشان به منبعی پاک و عزتمند متصل است. 
پس در حقیقت، آیۀ مودت سرچشمۀ تربیت انسان مستقل و آزاد است؛ انسانی 

که عشقش به اهل‌بیت؟عهم؟، او را از هر‌گونه بردگی فکری و فرهنگی رها می‌کند.

جلوه‌های اجتماعی مودت
امروز اگر به صحنه‌های دل‌دادگی مردم بنگریم، خواهیم دید که نتیجۀ آن مودت 
قرآنـی در همـۀ سـطوح جـاری اسـت. در دهـۀ محـرم، خیابان‌هـا و حسـینیه‌ها بـه 
میعادگاه همدلی تبدیل می‌شوند. در این روزها، اختلاف طبقاتی معنا ندارد؛ فقیر 
و غنـی، کارگـر و اسـتاد، پزشـک و دانشـجو کنار هم می‌ایسـتند و بـرای هدفی واحد 
اشـک می‌ریزنـد. آن هـدف چیزی جز حفظ پیوندی نیسـت که پیامبـر، به‌عنوان مزد 
رسـالت، بـر مـا واجـب کـرده اسـت. در زیارت اربعیـن، همان محبتـی کـه روزی در دل 

امام خمینی، صحیفۀ امام، ج15، ص330. 	.1



ودت؛ قدرم





ت
 نرم اسلا





  

    
جزء بیست‏و‏پنجم 












257

کودکان نهادینه شده بود، در مقیاس جهانی بروز پیدا می‌کند. انسان‌ها کیلومترها 
پیـاده می‌رونـد، بی‌آنکه حتی از خسـتگی شـکایت کنند. در طول مسـیر، میلیون‌ها 

وعدۀ غذا توزیع می‌شود، اما نه به دستور، بلکه از سر عشق.
این شـبکۀ عشـق، نظام لجسـتیکی دارد که هیچ ابرقدرتی توان تقلید از آن را 
نـدارد. در همیـن بسـتر از مـودت، وحدت و همدلی شـکل می‌گیـرد؛ وحدتی که نه 
از بالا دستور می‌گیرد و نه به اجبار شکل می‌گیرد؛ بلکه از عمق ایمان و احساس 
مشترک برمی‌خیزد. از همین‌جا روشن می‌شود که چرا قرآن، مزد رسالت را محبت 
قـرار داده اسـت؛ زیـرا تنهـا محبتی کـه بر محور اهل‌بیت؟عهم؟ شـکل گیـرد، می‌تواند 

ساختار اجتماعی اسلام را زنده نگه دارد.

پیوند امت و آیندگان
چـرا امـروز، بـا اینکـه قرن‌هـا از رحلـت پیامبـر؟ص؟ گذشـته، هنـوز نام امام حسـین؟ع؟ 
از دل‌هـا نمـی‌رود؟ زیـرا مودت، موتور انتقال ایمان از نسـلی به نسـل دیگر اسـت. 
سیاسـت‌ها تغییـر می‌کننـد، دولت‌هـا می‌آینـد و می‌روند، اما محبـت اهل‌بیت؟عهم؟، 
حافظ هویت امت اسلامی باقی می‌ماند. همین مودت است که در فضای فرهنگی 
جامعۀ ایرانی، نظامی از هم‌بستگی، ایثار و استقلال‌خواهی آفریده است. در دوران 
دفاع مقدس نیز همان روح عاشورایی و محبت به اهل‌بیت؟عهم؟ بود که جوانان را 
بـه میـدان آورد و ملـت را متحـد سـاخت. شـهدا، تجسـم عینـی همـان مـزد رسـالت 
بودند و مزد پیامبر را با جان خویش پرداخت کردند. به بیان دیگر، مودت در قربیٰ 
یعنی پیوند میان ایمان و وفاداری تاریخی؛ رابطه‌ای که امت اسلامی را از پراکندگی 
در طول زمان و مکان حفظ می‌کند. این رابطه، اگر در سطح تمدنی گسترش یابد، 
می‌تواند پاسخ جدی جهان اسلام به بحران هویت و سلطۀ فرهنگی غرب باشد.

مودت؛ الگوی مقاومت فرهنگی
در عصر جدید، استعمار همیشه با توپ و تفنگ نمی‌آید، بلکه با فرهنگ، رسانه و 
سبک‌زندگی نفوذ می‌کند. در این میدان نوین، هر ملتی که پیوندهای هویتی‌اش 
سست‌تر باشد، زودتر تسلیم می‌شود. قرآن پیشاپیش نسخۀ علاج را داده است: 



258

»مودت فی القربیٰ«. این محبت، به تعبیر امروزین، تئوری قدرت نرم اسلام است؛ 
شـبکه‌ای از عشـق، معرفـت و هویت مشـترک که هرگونه تهاجـم فرهنگی را خنثی 
می‌کند. ملتی که به اهل‌بیت؟عهم؟ عشق می‌ورزد، از درون مقاوم می‌شود. عشق در 
چنین سطحی دیگر صرفاً یک احساس فردی نیست، بلکه سازه‌ای تمدنی است؛ 
نهضت می‌آفریند، تمدن می‌سازد و اعتمادبه‌نفس تاریخی ایجاد می‌کند. محبت 

اهل‌بیت؟عهم؟، روح استقلال است؛ چرا‌که وابستگی را از ریشه می‌خشکاند.

نتیجه‌گیری
پیوند میان آیۀ مودت و مفهوم استقلال، نه یک تشابه ظاهری، بلکه یک ضرورت 
بنیادین است. همان‌طور که در متن بررسی شد، مودت فی القربیٰ صرفاً پاداش 
دنیوی یا عاطفی برای پیامبر اکرم؟ص؟ نیست، بلکه فرمان الهی برای تضمین تداوم 
مسـیر هدایـت و حفاظـت از بنیان‌هـای فکـری و اجتماعـی امت اسـت. این محبت، 
بـا اتحـاد و انسـجام جامعـه حول محور حق )همچون اربعین و انقلاب اسالمی(، 
به‌طور طبیعی و ذاتی، موتور خودجوش استقلال فکری، سیاسی و فرهنگی امت 
می‌شود؛ چرا‌که پیوند قلبی با مبدأ عزت، هرگونه وابستگی به قدرت‌های بیرونی 
و باطل را بی‌اثر می‌سازد. لذا، تحقق کامل مزد رسالت، در گرو زنده‌نگه‌داشتن این 

پیوند و در نتیجه، شکوفایی روحیۀ استقلال در هر نسل است.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء بیس‏تو‏ششم

مقاومت حکیمانه

لمِْ  >فَلََا تهَِنُوا وَتدَْعُوا إلََِى السَّ

ُ مَعَكُمْ< عْلَوْنَ وَاللَّهَّ
َ
نْتُمُ الْْأ

َ
وَأ

سوره محمد، آیۀ 35
35 محمد | جزء 26

پس هرگز ]در نبرد با دشمن[ سست نشويد و 

[ دعوت نکنيد؛  ت‌بار
ّ
]دشمنان را[ به صلح ]ذل

درحالی‌که شما برتريد، و خدا با شماست.

 علی‌اصغر محمدی‌راد



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

510



مق
ومت حکیما







نها
    

جزء   



بیست‏و‏ششم 







261

مقدمه
مِ 

ْ
ل  السَّ

َ
 تهَِنُوا وَتدَْعُوا إلَِى

َ
لَا

َ
گاهی یک آیه، دریچه‌ای به فهم یک دوران می‌گشاید. آیۀ >ف

وْنَ وَالُله مَعَكُمْ< از همین آیات است؛ آیه‌ای که اگرچه به‌ظاهر دربارۀ جنگ 
َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
وأَ

سـخن می‌گویـد، امـا در حقیقـت، نقشـۀ راهی برای عـزت جمعی، اقتـدار تمدنی و 

اسـتقلال سیاسـی یـک امـت ارائـه می‌دهـد. سال‌هاسـت ایـن آیـه در میدان‌هـای 

جنگ تلاوت شده، در تصمیمات سیاسی رهبران مؤمن پژواک یافته، در مقاومت 

مردمی به الگویی تبدیل شده و در سینۀ مادران شهدا زمزمه شده است.

امـروزه در منطقـه‌ای زندگـی می‌کنیـم کـه ایـن آیه نه یـک جملۀ تاریخـی، بلکه 

قانـون زندگـی مـردم اسـت؛ قانونـی کـه در غـزه، یمـن، لبنـان، ایـران و در همیـن 

سـال‌های اخیـر، بارهـا خـودش را اثبـات کـرده اسـت. همۀ آنچـه امـروز از مقاومت 

می‌بینیم )از پایداری غزه زیر بمباران وحشیانه گرفته تا ضربات استراتژیک یمن و 

عقلانیت راهبردی ایران( یک نقطۀ مشـترک دارد؛ تصمیم‌گیری از موضع عزت، نه 

وْنَ< نامیده اسـت؛ حالتی 
َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
تـرس. ایـن همان چیزی اسـت کـه قـرآن آن را >وأَ

روحی و ایمانی که به انسان اجازه می‌دهد جهان را نه از زاویۀ ترس، بلکه از زاویۀ 

ایمـان تحلیـل کنـد. در ایـن یادداشـت، قصد داریـم این آیـه را نه‌تنها تفسـیر کنیم، 

بلکـه در هندسـۀ مقاومـت معاصـر )از بـدر و حدیبیـه تـا غـزه و یمن( جـای دهیم و 

نشـان دهیم چگونه عزت، اگر درسـت فهم شود، می‌تواند ستون اقتدار یک ملت 

و یک جبهه باشد.



262

روح پنهان تصمیم‌های بزرگ
 تهَِنُوا<؛ یعنی سسـت نشـوید، اراده‌تان 

َ
لَا

َ
آیـه بـا یـک محور کلیـدی آغاز می‌شـود: >ف

را رهـا نکنیـد و اجـازه ندهیـد ضعـف وارد قلبتـان شـود. ایـن دسـتور، پیـش از آنکـه 
توصیـه‌ای نظامـی باشـد، یـک فرمـان روانـی و معنـوی اسـت. قـرآن، ابتـدا روح را 
مِ<؛ 

ْ
ل  السَّ

َ
تقویت می‌کند و سـپس، مسـیر را نشـان می‌دهد و می‌فرماید: >وَتدَْعُوا إلَِى

یعنی وارد معاملۀ صلح نشـوید؛ اما نه هر صلحی، بلکه صلحی که ناشـی از ترس، 
اضطراب، فشار دشمن یا احساس ضعف باشد. چنین صلحی، صلح نیست، بلکه 
تسلیم است و قرآن تسلیم را تحریم کرده است. اما چرا صلح نکنید؟ چون بلافاصله 

وْنَ<، چون شما برتر هستید.
َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
می‌فرماید: >وأَ

برتری از نظر قرآن، لزوماً برتری نظامی نیسـت. ممکن اسـت امکانات محدود 
باشـد، محاصره‌ای شـدید وجود داشـته باشـد و دشـمن مجهز باشـد، اما »عُلوّ« 
به معنای برتری در هدف، برتری در مسـیر، برتری در ایمان و برتری در اراده اسـت؛ 
بـه همیـن دلیـل، قـرآن می‌فرمایـد: >وَالُله مَعَكُـمْ<. اگر خـدا با شماسـت، چه‌چیزی 
می‌تواند مانع شـما شـود؟ حتی اگر محاصره شُـدید، شـما برتر هسـتید. این آیه، 
روح همـان چیـزی اسـت کـه در ادبیـات امـروز انقلاب اسالمی، از آن بـه »عزت« یاد 
می‌شـود؛ عزتـی کـه امـام خمینـی؟رح؟ و رهبـر انقالب؟حفظ؟ بارها آن را سـتون سیاسـت 

اسلامی معرفی کرده‌اند:
عـرض کردیـم که عـزت و حکمت و مصلحت، یک مثلث الزامـی برای چهارچوب 
ـنْ يََجْعَـلَ 

َ
یـه«،1 >وَل

َ
ارتباطـات بین‌المللـی ماسـت. عـزت: »الإسالمُ یَعْلـو و لایُعْلـی عَل

<.2 مـا نمی‌خواهیـم عزتمـان را بـا تکیـه بـر نـژاد و 
ً

مُؤْمِننَي سَـبيِلًا
ْ
كََافرِِيـنَ عََلَىَ ال

ْ
الُله للِ

ناسیونالیسـم و حرف‌هایی که متأسـفانه همۀ دنیا با تکیه به آن‌ها دور خودشـان 
یک حصار می‌کشند، ثابت کنیم. فلان کشور اروپایی ثابت می‌کند که نژاد من برترین 
اسـت. آن یکی می‌گوید نخیر، نژاد من برترین اسـت. حتی این تنافس و تفاخر، به 
جنگ‌های بین‌المللی و خون‌ریزی‌ها و خرج‌های کلان هم کشیده می‌شود! نه، ما 

اسالم همچنـان بـه برتـرى مـی‌رود و هیـچ دینـى بـر آن برتـر نمی‌شـود. )صـدوق، مـن لا‌یحضره  	.1
الفقیه، ج4، ص334(

و خدا هرگز هیچ راه سلطه‌ای به سود کافران بر ضد مؤمنان قرار نداده است. )نساء، 141(. 	.2



مق
ومت حکیما







نها
    

جزء   



بیست‏و‏ششم 







263

بـرای خودمـان، عـزت را بر‌اسـاس اعتقاد و ایمان توحیدی که خاصیت و شـاخصۀ 

تفکـر اسالمی اسـت و دل‌بسـتن به خدا و محبـت به بندگان و خلایـق الهی و لزوم 

خدمت به آن‌ها قائلیم. لذا ما هر قدرتی که می‌خواهد ابرقدرتی و تکبر و استکبار و 

فخرفروشی را در روابط خود با ملت‌های دیگر وارد بکند، رد می‌کنیم. اگر شما جزو 

فلان نژاد هستید، برای خودتان هستید؛ اگر شما دارای ثروت یا قدرت و تکنولوژی 

هسـتید، بـرای خودتـان هسـتید. تکنولوژی شـما برای خودتان اسـت، بـرای ما که 

نیسـت؛ چـرا بـه ما فخر می‌فروشـید؟! هر ملتی ذخیـره‌ای دارد. ملت مـا هم ذخایر 

خیلی فراوانی دارد؛ ذخایر فرهنگی، پروندۀ بسیار درخشان در صحنۀ علم جهانی، 

در صحنۀ سیاسـت جهانی، در صحنه‌های گوناگون. ما بنای فخرفروشـی نداریم. 

اگر خوبی، برای خودت هستی؛ اگر پول داری، برای خودت هستی؛ اگر قدرتمندی، 

بـرای خـودت هسـتی؛ ارتباطاتـت بـا مـا، ارتباطات و علایق انسـان با انسـان اسـت. 

بنابراین، عزت یعنی تحمیل هیچ‌کس را قبول‌نکردن.

آدم در رفتـار بعضـی از مسـئولان کشـورها، حتـی در رفتـار دیپلمات‌هایشـان 

گاهـی مشـاهده می‌کنـد کـه فخـر و غـرور بیجـا و احمقانـه‌ای وجـود دارد. تصـور 

می‌کنند که چون زبانشـان فلان زبان اسـت، یا نژاد و اسمشـان، فلان نژاد و فلان 

اسـم اسـت، پـس بایـد فخـر بفروشـند! نه، این‌هـا تصـورات احمقانه‌ای اسـت و در 

منطق صحیح انسانی، جایی ندارد. ما چنین چیزی را از هیچ‌کس قبول نمی‌کنیم. 

مـا بر‌اسـاس عزت اسالمی، عزت توحیـدی و عزت ملت خودمـان حرکت می‌کنیم. 

ملـت مـا بایـد در روابـط بین‌المللـی خـواری نبینـد و اهانـت نشـود. هیچ‌کـس حـق 

نـدارد اهانـت بـه ملـت ایـران را در کمتریـن برخورد با دیگـران قبول کند. اگر کسـی 

اهانت‌پذیر اسـت، برای خودش اهانت‌پذیر اسـت؛ برای ملت ایران نمی‌شـود؛ حق 

نـدارد! ملـت ایـران، ملتـی سـرافراز و بـزرگ و جـان‌دار اسـت و نشـان داده اسـت که 

قـدرت حضـور در صحنه‌هـای دنیـا را دارد. مـا کـه بودیـم؟ مـا کجـا بودیـم؟ مـا را در 

دنیا یک روز به‌عنوان زایدۀ انگلیس و یک روز به‌عنوان زایدۀ آمریکا می‌شناختند! 

چه کسـی معتقد بود که این ملت می‌تواند بدون اتکای به هیچ‌کس، بدین‌گونه 

نظـار جهانـی را به‌سـوی خویـش جلـب 
َ
در دنیـا بـرای خـودش عـزت درسـت کنـد و ا



264

نماید؟ ما بحمد‌اللّه در تمام صحنه‌ها مشـاهده کرده‌ایم که این ملت، ملت بزرگ 
و جان‌دار و پُرخونی است؛ زار و نزار و ذلت‌پذیر نیست«.1

نیمۀ پنهان عزت
ما از امامان انقلاب آموخته‌ایم که عزت در گرو تسلیم‌نشدن و مبارزه و مقاومت، 
در برابر ارادۀ دشـمن اسـت. باز هم از ایشان فراگرفته‌ایم که این مبارزه، بر‌اساس 

عقل و منطق است:
مبـارزه بـا اسـتکبار در انقالب اسالمی و در میـان ملت ما، یـک حرکت معقول 
و منطقـی و دارای پشـتوانۀ علمـی و یـک حرکـت خردمندانـه اسـت. برخالف آنچه 
بعضـی می‌خواهنـد وانمـود بکننـد که این یک حرکت شـعاری اسـت، احساسـاتی 
اسـت، متکی به منطق و عقلانیت نیسـت؛ به‌عکس، حرکت ملت ایران یک حرکت 

متکی به عقلانیت است.2
ایـن جملـه، نسـبت عـزت و عقلانیـت را روشـن می‌کنـد. عـزت بـدون عقلانیت، 
ماجراجویی است و عقلانیت بدون عزت، به سازش‌کاری می‌انجامد. اما مقاومت 
اسلامی نه این است و نه آن؛ بلکه ترکیبی هوشمندانه از هر دو است؛ همان چیزی 
کـه قـرآن در بدر و حدیبیه نشـان داد؛ در بدر، وقتی شـرایط ایسـتادن بـود، عزت در 
شمشـیر جلوه کرد؛ در حدیبیه، وقتی شـرایط صبر اسـتراتژیک بود، عزت در نرمش 
تجلـی یافـت. مقاومـت، امـروز نیـز بـر همین منطق اسـتوار اسـت. وقتی لازم اسـت 
بایسـتد، می‌ایسـتد؛ وقتـی لازم اسـت مذاکره کند، مذاکره می‌کنـد؛ همان‌گونه که 

رهبر معظم انقلاب؟مد؟ فرمودند:
جمهوری اسلامی هر وظیفه‌ای در این زمینه داشته باشد، با قدرت و صلابت و 
ل می‌کنیم، نه شتاب‌زده 

ّ
قاطعیت انجام خواهد داد. ما در انجام این وظیفه، نه تعل

می‌شـویم. تعلل نمی‌کنیم، کوتاهی نمی‌کنیم، دچار شـتاب‌زدگی هم نمی‌شویم. 
آنچه منطقی اسـت، آنچه معقول اسـت، آنچه درست است، به نظر تصمیم‌گیران 
نظامـی و سیاسـی، در وقـت خود، در هنـگام خود انجام می‌گیـرد؛ کمااینکه انجام 

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار وزیر، مسئولان وزارت امور خارجه و رؤساى نمایند‌گی‌هاى  	.1
جمهورى اسلامى ایران در خارج از کشور، ‌18تیر‌1370.

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار دانش‌آموزان و دانشجویان، ‌12آبان‌1394. 	.2



مق
ومت حکیما







نها
    

جزء   



بیست‏و‏ششم 







265

گرفت و در آینده هم اگر لازم شد، باز انجام خواهد گرفت.1
این ترکیب، حاصل فهم دقیق همان آیه است؛ نه وهن، نه دعوت به صلح از 

سر ضعف؛ بلکه پایداری عزتمندانه با تدبیر.

منطق قرآنیِ برتری
در نـگاه قـرآن، برتـریِ مؤمنـان از جنـس برتـریِ موقعیـت راهبـردی نیسـت؛ بلکـه 
برتـری ماهیـت اسـت. قـرآن بارهـا تصریـح می‌کنـد که انسـان وقتی در مـدار ایمان 
قـرار می‌گیـرد، صرفـا به فردی بافضیلت تبدیل نمی‌شـود، بلکه جزئی از جبهۀ حق 
لبََِنَّ 

ْ
غ

َ َ
تَبَ الُله لَأ

َ
می‌شـود؛ جبهه‌ای که سـنت خدا بر نصرت آن قرار گرفته اسـت: »>ك

ناَ وَرُسُلِِي<؛ خدا لازم و مقرر کرده است که بی‌تردید من و پیامبرانم پیروزیم«.2 این 
َ
أ

آیه، اعلام یک قانون است: »حق، در افق بلند تاریخ همیشه پیروز است، حتی اگر 
در میدان کوتاه‌مدت، محاصره، زخم و شهادت ببیند«.

در جنـگ بـدر، مسـلمانان از نظـر تعـداد و تجهیـزات، حتـی یک‌دهـم دشـمن 
ـمُ الُله ببَِـدْرٍ< و همین شـد. در هشـت سـال 

ُ
ك قَـدْ نصَََرَ

َ
نبودنـد؛ امـا قـرآن فرمـود: >وَل

دفـاع مقـدس نیـز همیـن قاعده جریان داشـت. ملتی تازه قیام‌کـرده، مورد حملۀ 
کشـوری قـرار گرفـت که ده‌ها کشـور از او حمایت مستشـاری، نظامـی، تجهیزاتی و 
اطلاعاتی می‌کردند. این ملت، با تکیه بر خود، ایستاد و علی‌رغم تقدیم خون‌های 
پـاک و تحمـل آسـیب‌های متعـدد، مـدال پیـروزی را بـر سـینه زد. در غـزه نیـز دقیقاً 
همین قاعده تکرار شد؛ گروهی محاصره‌شده، بدون ارتش کلاسیک و سلاح‌های 
متعـارف، بـا تکیـه بر ایمان، ابتـکار و صبر، بزرگ‌ترین ارتش منطقـه را زمین‌گیر کرد 
وْنَ< اسـت؛ تجلی 

َ
عْل

َ ْ
نْتُمُ الْأ

َ
و او را وادار بـه پذیـرش آتش‌بـس نمـود. ایـن همـان >وأَ

عملی، نه یک شعار.
این آیه به ما می‌آموزد که برتری مؤمن، پیش از آنکه در سلاح و قدرت نظامی 
نمـود پیـدا کنـد، در معنـا شـکل می‌گیـرد و همین معنا، بـه مرور زمـان در واقعیت 
عینی تثبیت می‌شود. وقتی جامعه‌ای عزت را در مرکز تصمیم‌گیری قرار می‌دهد، 

بیانات رهبر معظم انقلاب در دیدار دانش‌آموزان و دانشجویان، ‌13آبان‌1403. 	.1
مجادله، 21. 	.2



266

حتـی شکسـت‌های ظاهـری‌اش مقدمـۀ فتح می‌شـود و وقتـی جامعـه‌ای از ترس 
تصمیم می‌گیرد، حتی پیروزی‌های بزرگش به شکست منتهی می‌شود.

بازخوانی الگوی حدیبیه؛ نرمش عزتمندانه، نه سازش
مهم‌تریـن نمونـۀ تاریخـی ایـن آیـه، صلـح حدیبیـه اسـت؛ صلحـی کـه ظاهـراً یـک 
عقب‌نشینی به نظر می‌رسید، اما باطن آن »فتح مبین« بود. قرآن در سورۀ مبارکۀ 
ـكَ فَتْحًا مُبيِنًا<؛ به‌راسـتی ما بـرای تو پیروزی 

َ
ا فَتَحْنَا ل فتـح، صراحتـا می‌فرمایـد: »>إنِّـَ

آشکاری فراهم آوردیم«.1 دلیل این فتح روشن است. پیامبر؟ص؟ از موضع عزت وارد 
صلح شد؛ نه ترسید، نه تردید کرد و نه محاسبه‌ای نادرست داشت. او دریافت که 
در آن مقطع، نرمش، مصداق حکمت است؛ ولی نرمشی که عزت را حفظ می‌کند.

حدیبیه چند درس مستقیم برای امروز دارد:
_ همۀ صلح‌ها سازش نیستند، بلکه می‌توانند ابزاری برای پیشروی باشند.
_ هر جنگی عزت‌آفرین نیست و چه بسا جنگی باعث شکست و ذلت شود.

_ عزت، معیار تشخیص خوب و بد عملکرد است، نه صرفاً میدان نبرد.
ایـن دقیقـا همـان چیزی اسـت که در جبهـۀ مقاومت مشـاهده می‌کنیم. غزه 
وقتی عقب نشست، عقب‌نشینی‌اش عزتمندانه بود و فرصت آماده‌سازی ضربات 
بزرگ‌تـر را فراهـم کـرد. ایران وقتی وارد مذاکره شـد، از موضـع اقتدار عمل کرد، نه 
از موضـع ضعـف. لبنـان وقتـی جنـگ را متوقـف کرد، توقفـش تثبیت پیـروزی بود، 

نه تسلیم.

بازتعریف مقاومت؛ از میدان تا معنا
مفهوم »مقاومت« در ذهن بسیاری، محدود به درگیری نظامی است، در‌حالی‌که 
قرآن تعریفی بسیار وسیع‌تر ارائه می‌دهد؛ آیۀ 60 سورۀ مبارکۀ انفال می‌فرماید: 
ةٍ<؛ و در برابر آنـان آنچه در قـدرت و تـوان دارید، از  ـوَّ

ُ
هُـمْ مَـا اسْـتَطَعْتُمْ مِنْ ق

َ
وا ل عِـدُّ

َ
»>وأَ

نیرو )و نفرات و سازو‌برگ جنگی( آماده کنید«؛ یعنی قدرت‌سازی در همۀ سطوح 
فرهنگـی، سیاسـی، اقتصـادی، رسـانه‌ای و نظامـی. آیـۀ بعـد بلافاصلـه می‌گویـد: 

فتح، 1. 	.1



مق
ومت حکیما







نها
    

جزء   



بیست‏و‏ششم 







267

عَليِمُ<؛1 اگر دشمن خواست 
ْ
مِيعُ ال  عََلَىَ اللهِ إنَِّهُ هُوَ السَّ

ْ هَا وَتوََكَّلَّ
َ
اجْنَحْ ل

َ
مِ ف

ْ
ل >وَإنِْ جَنَحُوا للِسَّ

صلح کند، بپذیرید و اگر خواست فریب دهد، نترسید؛ خدا با شماست!
این دو آیه، ساختار کامل مقاومت را نشان می‌دهد؛ قدرت‌سازی، هوشیاری، 
تصمیم‌گیـری از موضـع عـزت، پذیـرش صلـح عزتمندانه، رد صلح ذلیلانـه و اتکا به 
خداوند به‌جای دشمن. این همان منطقی است که مقاومت در منطقه نیز بر آن 

بنا شده است.

میدان پنهان عزت و اقتدار
 تهَِنُوا…< در آن معنا می‌یابد، میدان روایت 

َ
لَا

َ
یکـی از مهم‌تریـن میدان‌هایی که آیـۀ >ف

اسـت. جنـگ امـروز، صرفـا جنـگ گلولـه نیسـت؛ بلکـه جنگ تصویـر، تحلیـل، امید و 
ناامیـدی اسـت. آمریکا و اسـرائیل با ایجاد شـبکه‌های قدرتمنـد تبلیغاتی و خبری، 
همـواره کوشـیده‌اند روایـت مطلـوب خود را بـر منطقه تحمیل کننـد. به‌طور کلی، 
روایت‌هایـی همچـون »ارتش شکسـت‌ناپذیر اسـرائیل«، »گنبد آهنیـن«، »امنیت 
مطلق«، »مهد آزادی بیان«، »ابرقدرت مطلق« و دیگر تصاویری که نشانی از قدرت 
جبهۀ اسـتکبار دارد، حاصل همین فعالیت گسـتردۀ رسـانه‌ای اسـت. ساز‌و‌کار این 
جنـگ رسـانه‌ای چیـزی جـز ایجاد وهن، سسـتی، تـرس و تردید نیسـت. ایـن ابزارها 
بنـا شـده‌اند تـا نـه در واقعیـت میـدان، بلکـه در ذهن انسـان‌ها بذر قدرت دشـمن 
را بکارنـد. بـا کاشته‌شـدن این بذر، ذهن افراد دچار نوعی مسـمومیت می‌شـود و 
پیوسته از قدرتی می‌هراسند که در واقعیت وجود ندارد و تنها در ذهنشان ساخته 

شده است.
در برابـر این تصویرسـازی‌ها، جبهۀ مقاومت، اسـتاد از‌بین‌بـردن این روایت‌ها 
و سـاخت روایت‌های مسـتقل و مبتنی بر واقعیت قدرت خود اسـت. برای نمونه، 
روایـت »ارتـش شکسـت‌ناپذیر اسـرائیل« را حـزب‌اللّه لبنـان در جنـگ 33روزه فرو 
ریخـت. همچنیـن، روایـت »گنبد آهنین« و »ارتش مقتـدر آمریکا« را ایران با اقتدار 
شکسـت و تصاویـر اقتـدار خـود را بـه جهانیـان عرضـه کـرد. در همین راسـتا، کافی 
است به تصاویر منتشر‌شده از موشک سجیل )معروف به فرشته2( نگاه کنیم تا 

انفال، 61.  	.1
2.	 angel



268

ببینیم چگونه اقتدار ایران نگاه جهانیان را جلب کرد.
ایـن تغییـر روایت، همان چیزی اسـت کـه قرآن آن را »عُلوّ« می‌نامـد. عُلوّ تنها 
بـه غلبـه بـر دشـمن محـدود نمی‌شـود؛ گاهـی به معنـای تهی‌کـردن مفاهیـم او از 
درون است. در جنگ روایت‌ها، طرف پیروز کسی است که به مردمش امید حقیقی 
بدهد، نه امیدی مصنوعی و کاذب. قرآن نیز دقیقاً بر همین نقطه تأکید می‌کند: 

 تهَِنُوا< یعنی اجازه ندهید دشمن، شما و روایتتان را ضعیف نشان دهد.
َ

>وَلَا

استقلال و عزت
استقلال، در منطق قرآن، صرفاً رهایی از سلطۀ بیرونی نیست؛ بلکه ستونِ پنهانِ 
وْنَ< وعده 

َ
عْل

َ ْ
نْتُـمُ الْأ

َ
عـزت اسـت. عـزت همـان برتری‌ای اسـت کـه خداوند در آیـۀ >وأَ

می‌دهـد؛ امـا این برتری، زمانی محقق می‌شـود که ارادۀ مؤمـن از بیرون مدیریت 
نشـود. هرگاه جامعه‌ای وابسـته باشـد )چه به وعده‌های امنیتی دشـمن، چه به 
اقتصـاد تحمیلـی او و چـه به روایت رسـانه‌ای‌اش( عزتش به همـان اندازه کاهش 
می‌یابـد، زیـرا عـزت بـدون آزادی تصمیم معنا ندارد. اسـتقلال یعنـی ملتی بتواند 
بر‌اسـاس ایمـان و منافـع الهی-ملـی تصمیـم بگیـرد، نـه بر‌اسـاس فشـار و تـرس. 

دقیقاً همین نقطه، سرچشمۀ عزت است.
تجربـۀ انقالب اسالمی، یمن و غزه نشـان داد کـه هرجا اسـتقلال اراده برقرار 
شـد، عـزت نیـز فـوران کـرد و هرجا، اراده‌هـا در گرو فشـار بیرونی قرار گرفـت، تحقیر 
و انفعـال پدیـد آمـد. بنابراین عزت، نتیجۀ طبیعی اسـتقلال اسـت و اسـتقلال، راه 
عملـی پاسداشـت عـزت. این دو، نه دو مفهوم جـدا، بلکه دو روی یک حقیقت‌اند: 

»برتری مؤمن که خدا با اوست«.

نتیجه‌گیری
در پایان، می‌توان این جلسه را در سه گزاره خلاصه کرد:

1. عزت، دال مرکزی تمام انتخاب‌های امت است. نه جنگ از سر هیجان ارزش 
دارد، نه صلح از سر ترس؛ فقط عزت است که مسیر را مشخص می‌کند.

2. عزت، بدون عقلانیت ممکن نیست. عقلانیت یعنی شناخت زمان نرمش و 
زمان ایستادگی؛ همان چیزی که در بدر، حدیبیه، غزه، یمن، لبنان و ایران تکرار شد.



مق
ومت حکیما







نها
    

جزء   



بیست‏و‏ششم 







269

3. عزت، در نهایت به استقلال ختم می‌شود. استقلال یعنی جامعه تصمیمش 
را به دشمن گره نزند و این همان سنت الهی است که نصرت را تضمین می‌کند.

در اینجـا اسـت کـه مفهوم »مقاومـت حکیمانه« معنا پیـدا می‌کند. مقاومت 
حکیمانه یعنی عزت‌محور، عقل‌محور و استقلال‌محور‌بودن. رعایت این سه اصل 

وْنَ وَالُله مَعَكُمْ<.
َ
عْل

َْ
نْتُمُ الْأ

َ
در هر جامعه‌ای، وعدۀ خداوند را محقق می‌کند: >وأَ

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء بیس‏تو‏هفتم

آرامش در میان طوفان

سَوْا عََلَىَ مَا فاَتكَُمْ 
ْ
>لكَِيلََْا تأَ

وَلََا تَفْرحَُوا بمَِا آتاَكُمْ<
سوره حدید، آیۀ 23

23 حدید | جزء 27

]بدانید حوادث، پیش از وقوع، در کتاب تقدیر الهی ثبت 

شده‌اند[ تا بر آنچه از دستتان رفته، تأسف نخوريد، و 

به آنچه به شما داده است، مغرورانه شادمان نگردید.

 محمدعلی قدس



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

540



آرامش


 
در 

م
یان

طوفان 


  
    

جزء بیست‏و‏هفتم 











273

مقدمه
از آغـاز آفرینـش، انسـان بـا پرسشـی بنیادیـن روبـه‌رو اسـت: »راز حضـور او در ایـن 

جهان چیست؟«
آیا غایت زندگی، تنها سامان‌دادن به معاش و جست‌وجوی رفاه مادی است؟ 
اگر چنین بود، چه تفاوتی میان انسـان و سـایر موجودات باقی می‌مانْد؟ حیوان 
نیز در پی امنیت و لذت اسـت و با غرایز خود، بقای خویش را تضمین می‌کند. اما 
انسان نیرویی دارد که فراتر از غریزه عمل می‌کند، شور جست‌وجوی معنا، عدالت 
مطلـق و کمـال نهایـی؛ نیرویـی که او را از پیـروی کورکورانه از نیازهـای ابتدایی جدا 

می‌سازد و به استقلال روحی فرا می‌خواند.
با‌این‌حـال، همیـن انسـان معناجـو بایـد در زندگـی روزمـره بـا گرسـنگی، کار و 
اضطـراب آینـده دسـت‌وپنجه نـرم کنـد. چـرا چنین موجـود متعالی در ایـن تنگنای 
مـادی قـرار گرفتـه اسـت؟ پاسـخ در ذات تربیـت الهـی نهفتـه اسـت؛ ایـن رنج‌هـا و 
کشمکش‌ها، صحنۀ آزمایش و رشد هستند؛ بستری که در آن، روح انسان می‌آموزد 

چگونه بدون نفی دنیا، از وابستگی به آن رها شود و استقلال خویش را بازیابد.

میدان تربیت برای دستیابی به استقلال حقیقی
قرآن کریم در آیات 22 و 23 سـورۀ مبارکۀ حدید، پاسـخ این رنج‌ها و سـختی‌ها را 
 

َ
رْضِ وَلَا

َ ْ
صَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِِي الْأ

َ
در سنت الهی تربیت در بستر ابتلا تبیین می‌کند: »>مَا أ

اتكَُمْ 
َ
سَـوْا عََلَىَ مَا ف

ْ
 تأَ

َ
يْلَا

َ
هَا إنَِّ ذَلكَِ عََلَىَ اللهِ يسَِرٌي * لكِ

َ
نْ نَبْْرأَ

َ
بْلِ أ

َ
 فِِي كتَِابٍ مِنْ ق

َّ
نْفُسِـكُمْ إلَِّا

َ
فِِي أ

خُورٍ<؛ هیچ مصیبتى نه در زمین و نه در 
َ
 يُُحـِبُّ كُُلَّ مُُخْتَالٍ ف

َ
 تَفْرحَُـوا بمَِـا آتاَكُمْ وَالُله لَا

َ
وَلَا



274

نفس‌هـاى شـما نرسـد، مگـر آنکـه پیش از آنکـه آن را پدیـد آوریم، در کتابى اسـت. 
این بر خدا آسـان اسـت؛ تا بر آنچه از دسـت شـما رفته، اندوهگین نشـوید و آنچه 
به شما داده است، شادمانى نکنید و خدا هیچ خودپسند فخرفروشى را دوست 
نـدارد«. خداونـد متعـال، روح انسـانی را در بطـن عالـم مـاده قرار داده اسـت تا در 
جدال سازنده با نیازها، تضادها و محدودیت‌های بیرونی، به رشد و تکامل برسد.
انسـان، موجودی دوگانه اسـت؛ از سـویی جسمی است که به غذا و پناه نیاز 
دارد و از سـوی دیگر، روحی آسـمانی که تشـنۀ معرفت و وصال است. تضاد میان 

این دو ساحت، سرچشمۀ همۀ تناقض‌ها و بحران‌های انسانی است.
اگر هدف خلقت فقط بقا بود، نیازی به عقل و اختیار نبود؛ اما خداوند انسان 
را چنـان آفریـد کـه بتواند انتخاب کند؛ انتخاب میـان بندگی غرایز یا آزادی آگاهانه. 
همیـن اختیـار، میـدان ظهـور اسـتقلال اسـت؛ توانایی نفـس برای رهایی از سـلطۀ 
خواهش‌هـا و حرکـت از تأثیرپذیـری صِـرف به‌سـمت هدایت درونـی، مبتنی بر فهم 

و اراده.
استقلال به معنای بریدن از جهان نیست؛ بلکه حضوری هوشمندانه در دنیا 
با تکیه بر باطن آزاد و مؤمن است. زهد قرآنی نیز همین معنا را دارد؛ نه ترک دنیا، 
بلکـه رهایـی از اسـارت آن. انسـان مسـتقل، دنیـا را در خدمـت معنا درمـی‌آورد، نه 

خود را در خدمت دنیا.
در این نگاه، جهان ماده میدان تربیت است، نه زندان. خداوند روح انسان را 
در متن محدودیت‌ها قرار داده است تا در کشاکش میان کمبودها و خواسته‌ها، 
اسـتعداد خویـش را شـکوفا سـازد. ایـن تربیـت، از مسـیر رهایـی در عمـل شـکل 
می‌گیـرد، از راه مواجهـۀ آگاهانـه، نـه انزواگـری یـا گریـز. هر آزمایش، فرصتی اسـت 
بـرای برپایـی بنـای اسـتقلال روحـی و اثبـات اینکـه انسـان، در میـان دشـواری‌ها 

می‌تواند آزاد بیندیشد، آزاد تصمیم بگیرد و آزاد عمل کند.
جهـان مـادی، بـا محدودیت‌هـای زمانـی و مکانـی‌اش، ابـزاری بـرای نمایـش 
ظرفیت‌هـای روحـی اسـت. کار، تالش بـرای تأمیـن معـاش و مواجهه با مشـکلات 
اقتصادی و اجتماعی، همگی فرصت‌هایی برای پرورش صبر، قناعت، شکر و توکل 
سْـفَلَ سَافلِيَِن<؛ سپس او را به پست‌ترین )مراتب‌( 

َ
هسـتند. آیۀ شـریفۀ »>ثُمَّ رَدَدْناَهُ أ



آرامش


 
در 

م
یان

طوفان 


  
    

جزء بیست‏و‏هفتم 











275

پسـتى بازگردانیدیـم«1 کـه امام‌خمینی؟رح؟ به آن اشـاره فرموده‌انـد،2 نمایانگر این 
اسـت کـه سـقوط انسـان بـه حضیـض عالـم خـاک، زمینـه‌ای اسـت تـا بـا تبعیـت از 
تعالیـم حـق، از حجاب‌های ظلمانی رهایی یابد و به مقام انسـان کامل و مسـتقل 
برسد. این سقوط، پایان کار نیست، بلکه نقطۀ شروعی برای صعود مجدد است؛ 

صعودی که این بار بر پایۀ تجربه و آگاهی عمیق‌تر بنا شده است.
از ایـن منظـر، وجـود مادیـات نـه دشـمن غایت انسـان، بلکه میـدان عملیاتی 
تربیت است؛ صحنه‌ای که در آن روح، آزموده می‌شود و توانایی اتکا به خویشتنِ 
الهی احراز می‌گردد. اگر انسان در فراوانی و آسایش رها می‌شد، هرگز عمق ایمان و 
ظرفیت‌های روحی خود را نمی‌شناخت. سختی‌ها به‌مثابۀ یک کوره عمل می‌کنند 
که ناخالصی‌ها )تعلقات و خودخواهی‌ها( را می‌سـوزاند و تنها جوهر خالص روح 
)توحید و بندگی( باقی می‌ماند. اسـتقلال روحی، تنها در سـایۀ غلبه بر وابسـتگی 

به این میدان آزمون، حاصل می‌شود.

مأموریت پیامبران
بدیـن ترتیـب مأموریـت پیامبـران الهـی، عبـور‌دادن انسـان‌ها از میـان تیرگی‌هـا و 
وابسـتگی‌های مـادی اسـت، نـه وانهـادن کامـل دنیـا. آنـان آمده‌انـد تا انسـان را از 
زنجیرهای چندگانه )جهل، بت‌های ذهنی و سلطۀ مادی بر اراده( رهایی بخشند.

… وَيَضَعُ  َّ مِّيِّ
ُ ْ
ِينَ يتََّبعُِونَ الرَّسُـولَ النَّيِبَّ الْأ

َّ
چنان‌کـه در سـورۀ اعـراف آمـده اسـت: »>الَّذ

مُفْلحُِونَ<؛ آنان که از رسـول، پیامبر 
ْ
ـِكَ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
يْهِمْ… أ

َ
تِِي كََانتَْ عَل

َّ
لَ ال

َ
لَا

ْ
غ

َ ْ
عَنْهُـمْ إصِْْرَهُـمْ واَلْأ

امّـی پیـروی می‌کننـد... و بارهای سـنگین و غل‌هایی را که بر دوششـان بود، از آنان 
برمـی‌دارد... آنان رسـتگارانند«.3 پیامبـران آمده‌اند تا زنجیرهای درونی )تعلقات و 
شرک‌های خفی( و بیرونی )ظلم و اسارت( انسان را بگشایند؛ ایمان به آنان و پیروی 
از اطاعتشان، شرط فلاح و دستیابی به آزادی کامل )استقلال( است. این زنجیرها 
هم شامل وابستگی به بت‌های ظاهری مانند مال و قدرت می‌شوند و هم شامل 

وابستگی به بت‌های باطنی، مانند شهرت‌طلبی، حسد یا ترس از‌دست‌دادن.

تین، 5. 	.1
امام‌خمینی، تفسیر سورۀ حمد، ص73. 	.2

اعراف، 157. 	.3



276

امـا اگـر انسـان، خـود را از جامعـه و مسـئولیت‌های انسـانی جـدا کنـد و از سـر 
تکلیـف بگریـزد، به‌جـای سـلوک حقیقـی، دچـار توهـم زهـد و انفعـال می‌شـود. 
گوشه‌نشـینی و عزلـت، هرچنـد ممکن اسـت ظاهری متقیانه به خـود بگیرد، اما از 
حقیقـت تربیـت الهـی فاصلـه می‌گیرد؛ زیرا رشـد واقعی روح در میـدان زندگی و در 

تماس فعال با واقعیت‌های اجتماعی شکل می‌گیرد.
قـرآن کریـم هـم ایـن انـزوای سـاختگی را در مسـیحیت نکوهـش کـرده اسـت: 
يْهِمْ…<؛ و رهبانیتی را که خود ساختند، ما بر آنان واجب 

َ
تَبْنَاهَا عَل

َ
»>وَرَهْبَانيَِّةً ابْتَدَعُوهَا مَا ك

نکـرده بودیـم…«.1 ایـن رهبانیت، راهی برای گریز از تکلیف و سـلب مسـئولیت‌های 
اجتماعی بود، نه نیل به قرب الهی و اسـتقلال رفتاری. انسـان مؤمن حقیقی باید 
میان مردم زندگی کند و در متن جامعه، بندهای خودپرسـتی و تعلقات دنیوی را 
بگشاید، نه در خلوتی بی‌آزمایش که در آن، قدرت مقاومت او سنجیده نمی‌شود.
اسـتقلال حقیقـی در ایـن اسـت کـه انسـان بتوانـد در اوج مسـئولیت‌پذیری 
اجتماعی، قلبش را از تعلقات دنیوی آزاد نگه دارد. کار‌کردن، ازدواج‌کردن و مدیریت 
امـور جامعـه، هیچ‌کـدام مغایر با اسـتقلال روحی نیسـتند؛ آنچه اسـتقلال را نابود 
می‌کند، آن است که فرد این امور را هدف نهایی بداند و دل‌باختۀ نتایج آن‌ها شود.

دنیا صحنۀ آزمایش استقلال، نه دام هلاکت
قـرآن کریـم و نهج‌البلاغـه، دنیـا را نفـی نکرده‌انـد؛ بلکـه دل‌بسـتگی کورکورانـه و 
آمیخته با غفلت به آن را ناپسـند می‌دانند. دنیا در نگاه قرآنی، بسـتری اسـت برای 
 

َ
هِيهِمْ تِِجاَرَةٌ وَلَا

ْ
 تلُ

َ
عمل صالح و نمایش عبودیت؛ چنان‌که فرموده اسـت: »>رجَِالٌ لَا

رِ اللهِ<؛ مردانی که نه تجارت و نه خرید و فروش، آنان را از یاد خدا غافل 
ْ
بَيْعٌ عَنْ ذِك

نمی‌سـازد«.2 تجـارت و کار مذمـوم نیسـت، بلکه تعلقی اسـت که یـاد خدا و هدف 
اصلی را به فراموشی می‌سپارد.

دنیـا بـرای عـارف عامِـل، مزرعـۀ آخـرت و بسـتری بـرای تمریـن اسـتقلال در 
تصمیم‌گیری است. طاغوت‌های درونی )نفسانی( و بیرونی )اجتماعی و سیاسی( 
دو مانع اصلی سـلوک انسـان و سـلب‌کنندۀ اسـتقلال او هسـتند؛ راه انبیا، همان 

حدید، 27. 	.1
نور، 37. 	.2



آرامش


 
در 

م
یان

طوفان 


  
    

جزء بیست‏و‏هفتم 











277

مبارزۀ مداوم با این دو طاغوت اسـت. طاغوت درونی همان نفس اماره اسـت که 
انسـان را به‌سـمت ارضـای آنـی و حـرص و طمـع سـوق می‌دهد و طاغـوت بیرونی، 

نظام‌های سلطه‌گری است که آزادی ارادۀ انسان را سلب می‌کنند.
در ایـن افـق معنایـی، دنیـا نـه خصمـی در برابـر ایمـان، بلکـه میـدان سـنجش 
استقلال ایمانی است؛ صحنه‌ای که خداوند استعداد بندگی و توانایی انسان برای 
عـدم وابسـتگی را می‌سـنجد. مـردان الهی در دنیـا زندگی می‌کنند، بی‌آنکـه دنیا در 
آنـان رسـوخ کند؛ چنان‌که امیرالمؤمنین؟ع؟ فرمـود: »الدنیا دارُ صدقٍ لِمَن صدقها؛ 
دنیا خانۀ صداقت است برای آنکه در آن با صداقت و صمیمیت وجودی خود سلوک 

کند«.1 این صداقت یعنی عدم تظاهر و عدم فریب‌خوردن از زرق‌و‌برق مادی.
از نـگاه اولیـای الهـی، ارزش هر‌چیـز در میـزان رسـانندگی آن بـه حـق اسـت. 
ابزارهای دنیوی، اگر در مسیر حق به کار روند، عبودیت را تعمیق می‌بخشند و اگر 
هدف شـوند، حجاب بین عبد و معبود و سـلب‌کنندۀ آزادی واقعی خواهند بود. 
حافظان تراز تقوا، دنیا را آینۀ اسماء الهی دیده‌اند، نه دام فریب. آنان در معامله 
و کار روزمره نیز عبادت را جست‌وجو می‌کنند؛ زیرا از نگاه توحیدی، هر لحظه، هر 
کارگاه و هـر بـازار می‌توانـد محراب باشـد. دنیا برای چنین انسـان موحدی، نه دام 
هلاکـت، بلکـه پـل وصـال اسـت، جایی کـه در هـر گام، امکان عبـادت تـازه‌ای نهفته 
است. این همان »سیر در ارض« قرآنی است که حرکت ظاهری را به بیداری باطنی 

و استقلال درونی پیوند می‌دهد.
این نگرش، لازمۀ دسـتیابی به اسـتقلال اسـت؛ زیرا اگر انسـان دنیا را تنها یک 
مانـع ببینـد، سـعی می‌کنـد از آن بگریزد و این خود نوعی وابسـتگی جدید به فرار 
ایجاد می‌کند. اما اگر آن را ابزاری در اختیار ارادۀ الهی بداند، تسلط بر آن و استفادۀ 

هوشمندانه از آن، نشانۀ استقلال حقیقی خواهد بود.

دو روی سکۀ تربیت برای رسیدن به رضایت و استقلال روحی
در آیـات 22 و 23 سـورۀ مبارکـۀ حدیـد، فلسـفۀ بال و عطـا در نظـام ربوبی روشـن 

هَا إنَِّ 
َ
نْ نَبْْرأَ

َ
بْلِ أ

َ
 فِِي كتَِابٍ مِنْ ق

َّ
نْفُسِكُمْ إلَِّا

َ
 فِِي أ

َ
رْضِ وَلَا

َ ْ
صَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِِي الْأ

َ
می‌شود: >مَا أ

محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغة، حکمت 131. 	.1



278

 يُُحبُِّ كُُلَّ مُُخْتَالٍ 
َ

 تَفْرحَُوا بمَِا آتاَكُمْ وَالُله لَا
َ

اتكَُمْ وَلَا
َ
سَـوْا عََلَىَ مَا ف

ْ
 تأَ

َ
يْلَا

َ
ذَلكَِ عََلَىَ اللهِ يسَِرٌي * لكِ

خُـورٍ<. خداونـد بـا بال و عطـا، انسـان را می‌پرورانـد و روح او را در میانـۀ رنج و رفاه 
َ
ف

می‌آزماید تا به تعادل و رضایت قلبی )استقلال از نوسانات بیرونی( برسد.

ایـن آیـات بیانگر یک اصل بنیادین در تربیت الهی هسـتند: »ثبات درونی باید 

غ از تغییرات بیرونی باشـد«. اگر انسـان خوشـی‌ها را نتیجۀ شایسـتگی خود و  فار

سختی‌ها را نتیجۀ ناتوانی یا ظلم بداند، هرگز به استقلال نمی‌رسد؛ زیرا پیوسته 

در‌حال نوسان بین امید کاذب و یأس حقیقی خواهد بود.

تکرار ابتلا، دل را مقاوم و نگاه ایمانی، مصیبت را معنا‌دار می‌کند. بدین‌ترتیب، 

انسان آگاه هم در تلخی‌ها صبر پیشه می‌کند و هم در خوشی‌ها مغرور نمی‌شود. 

علامـه طباطبایـی؟رح؟ ایـن آیـات را دعوتی به زهد عملی می‌دانـد، زیرا تنها دلی که از 

حرص و وابستگی رها باشد، می‌تواند خود را یکسره در مسیر الهی صرف کند. این 

تعادل روحی، عصارۀ زهد است؛ رهایی از وابستگی به دوام خوشی یا ناخوشی.

ایـن فـراز از آیـات، نقطـۀ تلاقـی جهان‌بینـی توحیـدی و اخالق عملـی اسـت که 

اسـاس اسـتقلال کامل را می‌سـازد. از دیدگاه قرآن، هیچ حادثه‌ای بیرون از قلمرو 

تقدیـر حکیمانـۀ الهـی نیسـت. مصیبـت وقتـی معنـا می‌یابـد کـه انسـان از آن پلـی 

به‌سـوی خودسـازی بسـازد؛ همان‌گونه که نعمت باید زمینه‌ساز شکر و گسترش 

خیـر شـود. در حقیقـت، مصیبـت اگـر با غفلت همراه شـود، نقمت اسـت؛ اما اگر با 

بصیرت و صبر توأم گردد، نشـانۀ انتخاب الهی اسـت که انسـان را به‌سـمت نیروی 

درونی بیشتر سوق می‌دهد.

اولیـای الهـی بیش از آنکه از سـختی‌ها بترسـند، از سـلب رشـد در نـاز و فراوانی 

عمى و 
ُ

یهِ مُسـتَدرَجٌ بالنّ
َ
بیم داشـتند. امیرالمؤمنین؟ع؟ می‌فرمایند: »رُبَّ مُنعَمٍ عل

هُ بالبَلوى؛ چه بسـا فردی که با نعمت به او نیکی شـده، اما این 
َ
رُبَّ مُبتَلىً مَصنوعٌ ل

نعمت او را به‌تدریج به‌سوی هلاکت می‌برد و چه بسا فردی که گرفتار است، اما این 

بلا برای سـاختن او طرح‌ریزی شـده اسـت«.1 این نگرش، معیار بلوغ ایمانی و اوج 

استقلال نفسانی است؛ انسان در هر دو حال، نشانه‌های تربیت خدا را می‌بیند.

محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغة، حکمت 273. 	.1



آرامش


 
در 

م
یان

طوفان 


  
    

جزء بیست‏و‏هفتم 











279

بدیـن ترتیـب، زهـد قرآنـی همـان فهـم حکمـت وقایـع و حضـور مسـتقل در 
میانۀ میدان زندگی اسـت. مؤمن نه از درد می‌گریزد و نه به لذت دل می‌بندد؛ او 
در‌هر‌حال، عبد اسـت؛ کسـی که از حادثه نمی‌ترسـد، بلکه از غفلت در میان حادثه 
بیـم دارد. غفلـت، بزرگ‌تریـن عامـل سـلب اسـتقلال اسـت. چنیـن انسـانی در پرتـو 
همیـن سـنت الهـی اسـت که بـه مقـام طمأنینه می‌رسـد؛ مقامـی کـه در آن، نفس 
تُهَا النَّفْسُ  يَّ

َ
آدمی چنان رام ربوبیت می‌شـود که ندای درونی او پاسـخ می‌دهد: >ياَ أ

 رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً<.1
َ

مُطْمَئنَِّةُ ارجِْعِِي إلَِى
ْ
ال

حد و معنای حقیقی استقلال )زهد(
ُ
آموزگار ا

حـد آشـکار شـد. در ایـن واقعـه، 
ُ
نمونـۀ عینـی ایـن سـنت تربیتـی در واقعـۀ جنـگ ا

مسـلمانان بـه وعـدۀ پیروزی پیامبر؟ص؟ دل بسـته بودنـد، اما زمانی که دسـته‌ای از 
تیراندازان به طمع غنیمت و تعلق مادی، از جایگاه تعیین‌شدۀ خود غافل شدند، 
شکست و سختی برای جامعۀ ایمانی رقم خورد. این تجربۀ تلخ، آنان را از وابستگی 
و غرور پالود. آن‌ها دریافتند که وعدۀ الهی مشـروط به اسـتقامت در تکلیف اسـت 
و پیـروزی حقیقـی در خـودِ عمـل بـه وظیفـه نهفتـه اسـت، بی‌آنکـه به نتیجـۀ مادی 

وابسته باشد.
اتكَُمْ 

َ
سَوْا عََلَىَ مَا ف

ْ
 تأَ

َ
يْلَا

َ
این واقعه، تجسم عملی آیۀ 22 سورۀ حدید است: >لكِ

 تَفْرحَُـوا بمَِا آتاَكُمْ<. تیراندازان بر غنیمـت >مَا آتاَكُمْ< فرحیدند و جایگاه خود را 
َ

وَلَا
ترک کردند. در نتیجه، آنچه از دست دادند )حفظ موقعیت و فرصت پیروزی(، مایۀ 

تأسف و اندوهشان شد.
مؤمـن حقیقـی نـه بـا فقـدان اندوهگیـن می‌شـود و نـه بـا یافته‌هـا شـادمان 
هَا بَيْْنَ النَّاسِ<؛ ما این روزها را در میان مردم 

ُ
يَّامُ ندَُاولِ

َ ْ
كَ الْأ

ْ
می‌گردد؛ زیرا می‌داند »>وَتلِ

می‌گردانیم«.2 این »مداوله« یا گردش روزگار، همان میدان آزمایش الهی است که 
اگر دل به آن وابسـته شـود، آزادی سـلب می‌گردد. او در میان دنیا زندگی می‌کند، 
اما دلش به آسمان بسته است و از هر دو سو )رنج و رفاه( به خدا نزدیک می‌شود.

فجر، 27. 	.1
آل‌عمران، 140. 	.2



280

این همان زهد حقیقی است؛ زهد در مدار تربیت الهی که ثمره‌اش استقلال 
تـام روحـی اسـت. زهـد یعنی آنکـه دارایی‌ها و نداشـته‌ها، هیچ‌کـدام نتوانند ارادۀ 
انسان را تغییر دهند. اگر دنیا همه‌چیز را فراهم کند، شاکر است و اگر همه‌چیز را 
بگیـرد، صابـر. در هـر دو حالـت، محـور اصلی ارادۀ او >اللّهّ< ثابت اسـت و این همان 

ثبات قدم در مدار تکلیف است که روح را مستقل می‌سازد.
اسـتقلال روحـی، بـه معنـای عـدم تأثیرپذیـری از عوامـل بیرونـی بـر جوهـرۀ 
تصمیم‌گیری است. این استقلال، شرط ورود به مرحلۀ رضا و تسلیم حقیقی است 

که فراتر از صبر و شکر است و به مقام آرامش مطلق می‌انجامد.

استقلال؛ غایت تربیت در پرتو سنت الهی
بر‌اسـاس آیـات 22 و 23 سـورۀ مبارکـۀ حدیـد، سـنت الهـی بر آن اسـت که انسـان 
از رهگـذر رنـج و نعمـت، بـه تـوازن روحـی و اسـتقلال درونی برسـد. در ایـن نگرش، 
هـر واقعـه جلـوه‌ای از تربیـت خداونـد اسـت؛ فقـدان و عطـا، هـر دو ابزار بیـداری و 

سنجش توانایی انسان برای آزادی از قید‌و‌بند هستند.
مؤمـن آگاه، دنیـا را گذرگاهـی بـرای کمـال و تمریـن حاکمیـت بـر خویشـتن 
می‌بیند، نه هدفی برای آسـایش یا منشـأ اندوه. زهد قرآنی در همین نقطه معنا 
می‌یابد؛ بریدن از وابسـتگی، نه از مسـئولیت. انسـان باید در جامعه فعال باشـد، 

تلاش کند و از مواهب الهی بهره‌مند شود، اما دلش را به آن‌ها نبندد.
آنکـه در مصیبـت صابـر و در رفاه شـاکر اسـت، از سـطح واکنش‌های نفسـانی 
عبـور کـرده و در سـطح رضـا و اطمینـان )اسـتقلال مطلـق( گام می‌نهـد. ایـن بدان 
معناسـت کـه او دیگـر نـه به‌خاطـر تـرس از‌دسـت‌دادن می‌ترسـد و نـه به‌خاطـر 

لذت‌بردن، طمع می‌کند؛ او در‌هر‌حال، در چهارچوب تکلیف الهی قرار دارد.
چنین انسانی در جهان حاضر زندگی می‌کند ولی دل‌بستۀ آن نیست؛ زیرا در 
هر حادثه جلوه‌ای از تقدیر حکیمانه را می‌بیند و می‌داند که نتایج ظاهری )فوات یا 
حصول نعمت‌ها( هدف نهایی نیستند. بدین ترتیب، مسیر تربیت الهی از معرفت 
آغـاز می‌شـود، بـه عمـل صالح در متـن زندگی می‌رسـد و سـرانجام در مقام نفس 
مطمئنه پایان می‌پذیرد؛ جایی که انسـان در آرامشِ تسـلیم و اسـتقلال کامل، به 



آرامش


 
در 

م
یان

طوفان 


  
    

جزء بیست‏و‏هفتم 











281

لقای خدا می‌رسد. استقلال روحی، در حقیقت همان آزادی از خودِ محدود است 
تا انسان بتواند خودِ حقیقی‌اش را که عبد و متصل به حق است، محقق سازد.

نتیجه‌گیری
در نهایـت، زندگـی مادی و مشـکلاتش، نه یک زنـدان، بلکه میدان تمرین و تربیت 
برای روح انسان است. هدف نهایی، رسیدن به استقلال روحی است؛ یعنی آزادی 

درونی از دل‌بستگی به نعمت‌ها و ترس از سختی‌ها.
انسـان در کشـاکش زندگـی روزمـره و در مواجهـه بـا رنـج و رفـاه می‌آمـوزد کـه 
چگونه بدون انزوا و گریز، در جامعه حضور داشته باشد و در عین حال، قلبش را 
به نتایج دنیوی وابسته نکند. راز این استقلال در زهد حقیقی نهفته است؛ یعنی 

استفاده از دنیا بدون اسارت در آن.
پیام نهایی این است که وقتی انسان دریابد هر حادثه‌ای )از شکست و پیروزی 
گرفتـه تـا دارایـی و فقـر( ابـزاری برای رشـد اوسـت، به آرامشـی ژرف دسـت می‌یابد. 
در ایـن حالـت، نـه شکسـت او را می‌شـکند و نـه موفقیـت مغرورش می‌کنـد. او در 
طوفـان حـوادث، آرامـش خـود را از دسـت نمی‌دهـد، چرا‌که محور وجـودش را به 
اراده‌ای متکی کرده که فراتر از نوسانات دنیاست. این همان مقام نفس مطمئنه 

است که در آن، روح به آرامش مطلق و رضایت حقیقی دست می‌یابد.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه





جزء بیس‏تو‏هشتم

تقوا و توکل؛ منبع قدرت

َ يََجعَْلْ لََهُ مََخرْجًَا وَ  >وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَّ

يرَْزقُهُْ مِنْ حَيثُْ لا يََحتْسَِبُ وَمَنْ 
ِ فَهُوَ حَسْبُهُ< ْ عََلَىَ اللَّهَّ يَتَوَكَّلَّ

سوره طلاق، آیۀ 3-2
2و3 طلاق | جزء 28

]از  نجـات  راه  خـدا  کنـد،  پيشـه  الهـی  تقـوای  هرکـس  و 
مشـکلات[ را پیـش پایـش می‌گـذارد، و بـه او از جایـی کـه 
فکرش را نمی‌کند، روزی می‌دهد، و هرکس به خدا توکل 

کند، او برایش کافی است.

 فرهاد نقدی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

558



ت
قوا

و توکل؛ منبع 






 

قدر
    ت

جزء بیست‏و‏هشتم   











285

مقدمه
سـورۀ مبارکـۀ طالق، کـه نـام خـود را از یکـی از احـکام مربوط بـه خانـواده و روابط 
اجتماعـی گرفتـه اسـت، حاوی آیاتی عمیق و راهگشـا برای مواجهـه با چالش‌های 
زندگـی، به‌ویـژه در دوران بحـران و سـختی اسـت. آیات 2 و 3 این سـوره، همچون 
چراغی فروزان در تاریکی، راهی روشن و مطمئن را برای عبور از تنگناها پیش‌روی 
انسان قرار می‌دهند. این آیات، که با لحنی قاطع و اطمینان‌بخش نازل شده‌اند، 
کلیتی از یک نسخۀ جامع و ماندگار برای عبور از بحران‌ها را بیان می‌کنند: »>وَمَنْ 
 عََلَىَ اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ<؛ و هر‌کس 

ْ  يََحْتسَِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلَّ
َ

هُ مِنْ حَيْثُ لَا
ْ
ُ مََخْرجًَا وَيَرْزُق

َ
يَتَّقِ الَله يََجْعَلْ لَه

تقوای الهی پیشه کند، خداوند راه نجاتی برای او فراهم می‌آورد و او را از جایی که 
گمان نمی‌برد، روزی می‌دهد و هر‌کس بر خداوند توکل کند، خداوند او را کفایت 

خواهد کرد«.
ایـن آیـات، رابطـه‌ای مسـتقیم و ناگسسـتنی میـان دو اصـل بنیادیـن تقـوا و 
توکل، با نتایج حیاتی گشایش در امور و رزق غیرمنتظره برقرار می‌کنند. این پیوند، 
نه‌تنها یک توصیۀ اخلاقی، بلکه یک وعدۀ الهی و نسخه‌ای بنیادین برای مقاومت 
و اسـتقامت در برابـر فشـارهای اقتصـادی، اجتماعـی و سیاسـی اسـت؛ به‌ویـژه در 
مواقعـی کـه دشـمنان خارجی یا چالش‌های درونی، راه‌هـای زندگی را تنگ کرده و 
امیـد را کم‌رنـگ سـاخته‌اند. این یادداشـت تحلیلی، به بسـط و تبییـن این اصول و 

منطق پشتوانۀ آن‌ها می‌پردازد.
چه سرّی در این آیه نهفته است که شیخ حسن‌علی نخودکی، آن عارف واصل 
به آقا روح‌الِلّه آن روزهای حوزۀ علمیه، سفارش به مداومت در خواندن آن می‌کند 



286

و اثـر آن را از علـم کیمیـا بالاتـر می‌دانـد؟ بلـه، قطعـا تقـوا و تـوکل، هنگامـی کـه در 
جـان آدمـی بنشـیند، تبدیل به قدرت لایزال الهی می‌شـود و علیه طواغیت زمان، 

حماسه می‌آفریند.

مبنای قرآنی تقوا و توکل
بـرای درک عمیق‌تـر مفهـوم گشـایش در سـختی‌ها، ابتـدا بایـد به تبییـن دقیق دو 

ستون اصلی این مکتب قرآنی، یعنی تقوا و توکل، بپردازیم.

تقوا
ایـن واژه در فرهنـگ اسالمی، مفهومـی بسـیار گسـترده و چندوجهـی دارد. در 
سـاده‌ترین و ملموس‌تریـن تعریـف، تقـوا بـه معنـای مراقبـت بـرای رعایـت دقیـق 
خطـوط قرمـز مشخص‌شـده توسـط خداونـد اسـت. ایـن مراقبـت، صرفـا محدود 
بـه اعمـال ظاهـری نیسـت، بلکـه شـامل حـالات درونـی، نیت‌هـا، افـکار و باورها نیز 
می‌شـود. تقوا یعنی پرهیز از هر آنچه که خداوند را ناخشـنود می‌سـازد و پایبندی 

به آنچه او امر فرموده است.
اهمیـت تقـوا، به‌ویـژه در شـرایط سـخت و پـر فشـار، دوچنـدان می‌شـود. در 
زمان‌هایی که فشـارها انسـان را به‌سـوی راه‌های میان‌بُر، غیرمشـروع، یا متکی به 
غیرخـدا سـوق می‌دهـد، تقـوا عامـل بازدارنـده‌ای اسـت کـه فـرد را از لغـزش حفظ 
می‌کند. در این بسـتر، تقوا به معنای حفظ کرامت، اسـتقلال و وفاداری به اصول 
الهـی، حتـی بـه قیمـت تحمـل سـختی‌های ظاهـری اسـت و آزمونـی برای سـنجش 

میزان اعتقاد و پایبندی واقعی به خالق می‌باشد.

توکل
برخلاف تصور رایج، توکل به معنای دست‌کشیدن از تلاش و انفعال نیست، بلکه 
اتکای آگاهانه و قلبی به خداوند پس از انجام‌وظیفه و تلاش است. توکل مرحله‌ای 
اسـت کـه انسـان بـا تمـام تـوان، وظایـف خـود را انجـام می‌دهـد، اسـباب را فراهـم 
می‌کند، مشورت می‌گیرد و سپس، نتیجه را به خداوند واگذار می‌کند، با این باور 
کـه تنهـا اوسـت کـه می‌توانـد خیـر و صلاح را مقـدّر کنـد و سـرانجام کار را به بهترین 



ت
قوا

و توکل؛ منبع 






 

قدر
    ت

جزء بیست‏و‏هشتم   











287

شکل رقم بزند. توکل، نفی قاطع وابستگی به غیرخدا و قطع امید از غیر اوست.
آیـات سـورۀ مبارکـۀ طالق، بـا صراحت اعلام می‌کننـد که این دو اصـل )تقوا و 
توکل( ضمانتی الهی برای کفایت امور و گشایش مسیرها، حتی از منابع و جهاتی 
کـه پیشـتر پیش‌بینـی نمی‌شـد، هسـتند. خداونـد، خالـق و مدبـر هسـتی، خـود را 
ضامن کسـانی قرار داده اسـت که به او اعتماد می‌کنند و از مسـیرهای رضایت او 

خارج نمی‌شوند؛ این وعده‌ای است تخلف‌ناپذیر.

منطق عبور از فشار دشمن
دشمنان بشریت، چه در سطح فردی و چه در سطح جمعی و ملی، همواره به‌دنبال 
یافتن نقطۀ ضعف و فشـار بر حریف خود هسـتند. در عرصه‌های بین‌المللی، این 
فشـارها معمـولاً در قالـب ابزارهای اقتصـادی، تحریم‌های ظالمانـه، جنگ روانی و 
نیـز محدودیت‌هـای سیاسـی و نظامـی، ظاهـر می‌شـوند. هـدف نهایـی دشـمن از 
این اقدامات، وادار‌کردن طرف مقابل به عقب‌نشینی و تسلیم و در نهایت، سلب 
اسـتقلال و هویت اوسـت. اما نسـخه‌ای که خداوند در سـورۀ طلاق ارائه می‌کند، 
کاملاً خالف ایـن رویکـرد عمـل کـرده و منطق دشـمن را در‌هـم می‌شـکند. اکنون 

بیایید این تقابل را بررسی کنیم.

روش باطل )منطق دشمن(
دل‌بسـتن بـه وعده‌هـای قدرت‌های بیرونی: هنگامی که کشـوری تحت فشـار قرار 
می‌گیرد، چه‌بسا وسوسه شود که چشم به قدرت‌های دیگر بدوزد و از آن‌ها یاری 
بطلبد؛ یاری‌ای که معمولاً با شروط سنگین، منافع یک‌سویه و حتی وابستگی‌های 

تازه همراه است.
چشم‌دوختن به دست دیگران: در شرایط اقتصادی دشوار، رویکرد باطل آن 
است که تمرکز بر کمک‌های خارجی، وام‌های مشروط یا اتکا به سرمایه‌گذاری‌های 

بیرونی قرار گیرد؛ آن هم بی‌آنکه به پیامدهای بلندمدت آن توجه شود.
پیامد: این روش به‌تدریج منجر به وابسـتگی، ذلت، از‌دسـت‌دادن اسـتقلال 
و در نهایـت، ناکامـی در دسـتیابی بـه اهـداف حقیقـی و پایـدار می‌شـود؛ چرا‌کـه 

قدرت‌های بیرونی، منافع خود را بر هر‌چیز دیگری اولویت می‌دهند.



288

روش حق )منطق الهی(
حفظ تقوا: یعنی پایبندی به اصول اخلاقی، شـرعی و ارزش‌های انسـانی، حتی در 
سـخت‌ترین شـرایط. پرهیـز از فسـاد، رانـت، و کسـب منافـع نامشـروع، هرچند اگر 

ظاهراً راهگشا باشند و حفظ وفاداری به آرمان‌ها و هویت.
حفظ عزت: تقوا، عزت‌نفس و کرامت انسانی را تضمین می‌کند. فرد یا جامعۀ 
متقـی، به‌دلیـل اتـکا بـه منبـع لایـزال الهـی، نیـازی بـه خم‌شـدن در برابـر ذلت‌هـا یـا 

پذیرش شرایط تحقیرآمیز ندارد.
پایبندی به ارزش‌ها و پرهیز از مسیرهای نامشروع: این اصل، تضمین‌کنندۀ 

سلامت و پایداری در بلندمدت است.
پیامد: این روش منجر به استقلال واقعی، کفایت الهی )یعنی برآورده‌شدن 
نیازها توسط خدا( و رزق غیرمنتظره از راه‌هایی که هرگز تصور نمی‌شد، می‌شود.

در واقع، وقتی دشـمن از ابزارهای فشـار استفاده می‌کند، هدف او شکستن 
ارادۀ مقاومت و ایجاد یأس اسـت. اما با تمسـک به تقوا و توکل، نه‌تنها این اراده 
شکسـته نمی‌شـود، بلکـه در برابـر ایـن فشـارها، مقاوم‌تـر و خلاق‌تـر نیـز می‌گردد. 
حفظ استقلال اقتصادی و سیاسی، در این چهارچوب، نه یک شعار سیاسی، بلکه 
نتیجـۀ عملـی و منطقـی ترکیب تقوا و توکل اسـت. این یک اسـتراتژی بقا و پیروزی 

است که ریشه در مبانی الهی دارد.

رزق غیرمنتظره
یکی از وعده‌های اعجاب‌انگیز در آیۀ دوم سورۀ مبارکۀ طلاق این است که خداوند 
 يََحْتسَِـبُ<. این 

َ
هُ مِنْ حَيْثُ لَا

ْ
از جایی که انسـان گمان نمی‌برد، روزی می‌دهد: >وَيَرْزُق

بخـش از آیـه، پیامدهـای عملـی و ملمـوس تقـوا را بـه تصویر می‌کشـد و تصویری 
روشن از رحمت و حمایت الهی در هنگام سختی ارائه می‌دهد.

 يََحْتسَِبُ< 
َ

هُ مِنْ حَيْثُ لَا
ْ
رزق در این آیه، معنایی فراتر از نان و تغذیه دارد: >وَيَرْزُق

یعنـی از کانال‌هایـی کـه حتـی بـه ذهـن فـرد یـا جامعـه خطور نکـرده اسـت. این به 
معنای نادیده‌گرفتن تلاش و برنامه‌ریزی نیست، بلکه بیانگر آن است که خداوند 
فراتر از محاسـبات و تدابیر بشـری، قادر اسـت امکانات و راه‌هایی فراهم آورد که از 



ت
قوا

و توکل؛ منبع 






 

قدر
    ت

جزء بیست‏و‏هشتم   











289

دایـرۀ تصـورات عادی ما خارج اسـت. این رزق، نماد آشـکار حمایـت الهی و تأییدی 
بر درستی مسیر تقوا و توکل است.

نمونه‌هـای معاصـر بارهـا نشـان داده اسـت کـه کشـورها و جوامعـی کـه بـر 
ظرفیت‌هـای داخلـی خـود تکیـه کرده‌انـد، از منابـع انسـانی و علمـی خـود بهـره 
برده‌انـد و همکاری‌هـای منطقـه‌ای خـود را با رویکردی مسـتقل تقویت کرده‌اند و 
توانسـته‌اند بـدون نیـاز به محورهای مسـلط جهانی، افق‌های جدیدی بگشـایند. 
حتـی در شـرایط فشـار حداکثـری اقتصادی و سیاسـی، این جوامع قادر به رشـد و 
پیشـرفت بوده‌انـد؛ چرا‌کـه ایمـان بـه وعدۀ الهـی، موتور محرکۀ تالش و مقاومت 

 يََحْتسَِبُ< است.
َ

آن‌ها بوده است. این، مصداق بارز رزق >مِنْ حَيْثُ لَا

معادلۀ پیروزی در سورۀ طلاق
آیات 2 و 3 سورۀ مبارکۀ طلاق، فرمولی طلایی و معادله‌ای روشن برای دستیابی 
به گشایش و رهایی از سختی‌ها ارائه می‌کنند. فرمولی که نه بر احتمالات آماری، 

بلکه بر وعدۀ الهی استوار است.
تقوا + توکل کامل بر خدا = کفایت الهی + گشایش پایدار + رزق پیش‌بینی‌ناپذیر

ایـن معادلـه نشـان می‌دهد که اگـر هر دو رکن تقوا و توکل به‌درسـتی رعایت 
شـوند، نتایـج طـرف راسـت معادلـه )کفایـت، گشـایش و رزق غیرمنتظـره( حتمـی 
و قطعـی خواهـد بـود. تضعیـف یـا حـذف هر‌یـک از ایـن دو رکـن، کیفیـت و کمیـت 
نتایـج را تحت‌تأثیـر قـرار می‌دهـد. امـا پایبنـدی کامل به آن‌هـا، حتی در اوج فشـار، 
تضمین‌کنندۀ یافتن راه‌های عزتمندانه و ماندگار اسـت. این، قانونی الهی اسـت 

که توانِ مقابله با هر سختی را به انسان می‌بخشد.

نتیجه‌گیری
پیام آیات 2 و 3 سورۀ مبارکۀ طلاق، در هر دو سطح فردی و اجتماعی، کاربردی، 
روشن و بسیار الهام‌بخش است. این آیات صرفاً یک توصیۀ اخلاقی نیستند، بلکه 

یک استراتژی عملی برای پیروزی در برابر چالش‌ها و سختی‌ها ارائه می‌دهند.
در سـطح فـردی: فـرد بـا رعایـت تقـوا در تمـام جنبه‌هـای زندگـی )از جملـه در 
مواجهـه بـا مشـکلات مالـی، شـغلی یـا خانوادگـی( و بـا تـوکل بـر خداونـد پـس از 



290

انجام وظایف خود، حتی در سختی‌های شخصی، رزق و راه خروجی می‌یابد که در 
محاسبات اولیه‌اش وجود نداشته است. آرامش، گشایش و تأمین نیازها، پاداش 

پایبندی به این دو اصل است.
در سـطح جمعـی )جامعـه و دولـت(: جامعـه و دولـت نیـز بـا حفـظ اسـتقلال، 
پایبندی به ارزش‌های اصیل، پرهیز از وابستگی‌های ذ‌لت‌آور و اتکا به توانمندی‌های 
 عََلَىَ اللهِ 

ْ داخلـی و الهـی، فرصت‌هـای پیش‌بینی نشـده را تجربه می‌کننـد: >وَمَنْ يَتَوَكَّلَّ
فَهُـوَ حَسْـبُهُ<.1 مقاومـت در برابـر فشـارهای خارجـی، بـه شـرط رعایـت تقـوا و توکل، 
نه‌تنها منجر به فروپاشـی نمی‌شـود، بلکه سـبب تقویت و شکوفایی نیز می‌گردد. 
 ِ

َ
ـبُ وَ مَنِ اِعْتَصَـمَ بِالّلَّه

َ
ِ لا یَغْل

َ
لّلَّه

َ
ـى ا

َ
 عَل

َ
ل

َ
امـام باقـر؟ع؟ در روایتـی فرمودنـد: »مَنْ تَـوَكّ

لا ‌یَهْـزَمُ؛ آنکـه بـه خـدا تـوکل کنـد، مغلـوب نشـود و آنکـه بـه خـدا توسـل جویـد، 
شکست نخورد«.2

این یک قانون وعده‌داده‌شـده از سـوی خداوند است؛ وعده‌ای که صدق آن 
در طول تاریخ، بارها در زندگی افراد صالح، پیامبران، اولیا و حتی در تجربۀ ملت‌ها 
و جوامـع مؤمـن آزمـوده شـده و همچنـان کارآمدتریـن و پایدارتریـن راهبرد برای 
عبور از بحران‌هاست. تقوا و توکل، نه‌تنها کلید گشایش در سختی‌ها، بلکه ضامن 

عزت، استقلال و سعادت در هر دو جهان هستند.

طلاق، 3. 	.1
عل‌ىبن‌حسن‌بن‌فضل طبرسى، مشکاة الأنوار فی غرر الأخبار، ج1، ص21. 	.2

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء بیس‏تو‏نهم

بخوان ای انسان

َ مِنَ القُْرْآنِ< >فاَقرَْءُوا مَا تيََسَّرَّ

سوره مزمل، آیۀ 20
20 مزمل | جزء 29

هرچه قدر برایتان میسّر است، قرآن بخوانید.

 محمد استاد‌حسینی



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

575



بخوان


ای 
انسان 


    

جزء   


بیست‏و‏نهم 







293

مقدمه
حقیقـت و بقـای انسـان بـه روح اسـت و ذات لطیـف روح سـبب می‌شـود کـه از 
هم‌نشینی و انس تأثیر پذیرد و شاکله‌اش شکل بگیرد. هم‌نشینی مانند رایحه‌ای 
مداوم است که بدون توجه و ناخودآگاه، انسان را به خوبی و بدی سوق می‌دهد. 
ل‌ها یا لجن‌ها هم‌نشین بوده، پس 

ُ
انسان حکایت همان گِلی است که مدتی با گ

معطر یا متعفن شده است.
مونـس، آن چیـزی اسـت کـه می‌توانـد تنهایـی را پـر کنـد؛ چیـزی که اگـر کنار ما 
حاضر باشد، آرام می‌شویم. دنیای ما را مونس‌هایمان ساخته‌اند. یکی مونسش 

کار است، دیگری تلفن‌همراهش، یکی کتاب، یکی دعا و یکی... .
یکی از کم‌خطاترین و سـاده‌ترین راه‌های شـناخت، شـناخت مونس‌های یک 
فرد اسـت. دوسـتان هر‌کس، نماد تمایلات و ضعف‌های او هسـتند؛ نماد فرهنگ 
و جهان‌بینـی او. سـفر و سـختی، بیـش از زمان‌هـای دیگـر، بـه مـا نشـان می‌دهـد 
کـه ایـن فـرد از نبـود چه‌چیزی احسـاس اضطـراب و عصبیت می‌کنـد و با چه‌چیزی 

مأنوس است.
اینکه می‌بینیم پیامبر؟ص؟ با فقرا نشست‌و‌برخاسـت داشـته‌اند، ما را به یقین 
می‌رسـاند که ایشـان از تکبر تهی بوده‌اند. سرد‌شـدن مکرر چای کنار بسـاط کتاب 
فلان عالِم، واضح‌ترین دلالت بر شوق او به علم‌ورزی دارد. همچنین، رزمنده‌ای که 
از جبهه برگشته، امنیت شهر را بر‌نمی‌تابد و مرخصی‌اش را نیمه‌تمام رها می‌کند 
و به خون و خاکریز بازمی‌گردد؛ یعنی انیس او مجاهده است و از فضایی که خدا 

در آن کم‌رنگ است، وحشت دارد.



294

امام مکتوب
هیـچ مونسـی نمی‌توانـد جـای خـدا را بگیـرد. چـرا آمـار خودکشـی سـاکنین مرفـه 
شـمال اروپـا و کشـورهای اسـکاندیناوی، این‌قـدر بالاسـت؟ آن بالا‌نشـین‌ها کـه 
همه‌چیـز دارنـد، چـرا بـا یکـی از همان‌هـا مأنوس نمی‌شـوند؟ چـرا از یمـن و غزه و 
فلسطین اخبار خودکشی نمی‌شنویم؟ تفاوت این دو، به میزان حضور فناوری و 

رفاه نیست، بلکه به حضور خداست.
»یا مُونِسِی عِنْدَ وَحْشَتِی«1

خدایـی کـه در غزه شـهود می‌شـود، برای چشـم مرفهین بی‌درد، ناپیداسـت، 
بـه همیـن دلیـل اسـت که احسـاس انسـداد می‌کننـد و درمانی نمی‌یابنـد. داروی 

خودساخته‌شان نیز پایان این انسداد را به دست خودشان رقم می‌زند.
نسـمان را بـا خـدای متعـال زیاد کنیم. خـدا خود را در جلوه‌هایی نشـان 

ُ
بایـد ا

داده که می‌توانند آیه و دلالتی بر خودش باشند. قرآن و اهل‌بیت؟عهم؟ هر دو جلوه 
و آیۀ تام خداوندی‌اند. قرآن همان حقیقت دین است در قالب مکتوب؛ یعنی امام 

مکتوب. یعنی رسول به لفظ در‌آمده.

با وجود قرآن، هرگز احساس وحشت و تنهایى نكنیم
انسـان متصـل بـه قـرآن و اهل‌بیـت؟عهم؟، نـه در عـرض خدا غیـری را می‌توانـد تصور 
کند و نه اگر چنین تصوری داشـته باشـد، برای آن مبدئیتی قائل می‌شـود. چنین 
انسانی از همۀ ماسوا اللّه مستقل می‌شود، از توهم نیاز به شیاطین اکبر و اصغر 
رهـا می‌گـردد و وسوسـه در او کارگـر نمی‌افتـد. ایـن خـروج از ظلمـات بلاتکلیفـی، 
انسـان را به اسـتقامتی می‌رسـاند که نیاز همیشـگی او بوده اسـت؛ اسـتقراری که 

حاصل یک آرامش عمیق و درون‌زاست.
استقامت شخصیت، از جانب خدای عزیز حکیم به انسان می‌رسد. خدا عزیز 
است، شکست‌ناپذیر است و هر‌کس رنگ خدایی بگیرد، شکست‌ناپذیر می‌شود. 
خـدا حکیـم اسـت و احوالـش اسـتحکام دارد؛ هر‌کـه بـه حکمـت او متصـل شـود، 

حالش استوار می‌شود.

فرازی از دعای جوشن کبیر. 	.1



بخوان


ای 
انسان 


    

جزء   


بیست‏و‏نهم 







295

پس قرآن که جلوۀ کامل الهی اسـت، اوج متانت را نمایان می‌کند؛ زیرا جلوۀ 
خداسـت. از همیـن‌رو، متـن قـرآن چنـان اسـتوار اسـت کـه حتـی یـک »واو« از آن را 
نمی‌تـوان تغییـر داد؛ چراکـه هر حرف، هر اعراب و هر عبـارت، در صحیح‌ترین جای 

ممکن قرار گرفته است.
انـس بـا قـرآن، مـا را خدایـی می‌کنـد؛ محکم، متیـن و بی‌نیاز از انس بـا هر چیز 
ما 

َ
دیگری. امام زین‌العابدین؟ع؟ می‌فرمایند: »لو ماتَ مَن بَینَ المَشرِقِ والمَغرِبِ ل

استَوحَشتُ بعدَ أن یكونَ القرآنُ مَعی؛ اگر همۀ مردم از شرق تا غرب عالم بميرند، 
با وجود قرآن در کنار من، هرگز احساس وحشت و تنهاىي نکنم«.1

چرا مسلمانان این‌قدر در اصر و اغلال‌اند؟
هیچ قلمرویی در جهان، به‌اندازۀ غرب آسیا پیچیده و مسئله‌دار نیست. منطقه‌ای 
با کشورهای مسلمان، که هر‌کدام مدعی یک حیثیت اسلامی‌اند؛ یکی خودش را 
خـادم الحرمیـن می‌داند، دیگری تولیت مسـجد الاقصی، یکی خلیفۀ مسـلمانان، 
یکـی کلیـددار عتبـات عالیـات، یکی قطب قاریـان و یکی... ؛ اما همـه گرفتار و درگیر 
هستند. شاید در هیچ‌جای جهان این حجم از استعمار و فقدان استقلال، این‌طور 

آشکار و عریان به چشم نیاید. این معلق‌بودن به ارادۀ دیگری دردناک است.
_ مگر این کشـورها با به‌روز‌ترین نسـخۀ سـعادت بشـری مجهز نشـده‌اند که 

این‌گونه گرفتارند؟
_ مگـر بـا قـرآن بـه منبـع قـدرت و الفت عالـم متصل نشـده‌اند کـه این‌گونه با 

هم درگیرند؟
_ مگـر بـا تجلـی متانـت، عـزت و حکمـت الهـی انـس ندارنـد کـه این‌قـدر ذلیـلِ 

استکبارند؟
چـرا چـاپ هـر سـالۀ قرآن‌هـای خوش‌قطـع و مجالـس متعـدد قرائـت و   _

مسابقات پُرجایزۀ قرآنی، امت را یاری نمی‌کند؟
امـت اسالم قـرآن در دسـت دارد، امـا مأنـوس بـا قـرآن نشـده اسـت و قرآنـی 
نیسـت. برخلاف این کشـورهای ثروتمند و گرفتار ذلت، غزه را می‌بینیم که گرسـنه 

عباس القمى، الانوار البهیه، ص94؛ محمد‌بن‌یعقوب کلینی، الکافی، ج2، ص602. 	.1



296

اسـت اما رهاسـت، تحریم اسـت اما عزیز است؛ یمن را می‌بینیم که هیچ ندارد اما 
نگ و نعلیـن و خنجر، 

ُ
همـه را بـه کرنـش واداشـته و اربـاب خـودش اسـت و با یـک ل

مسیر ناوها را تغییر می‌دهد.
هر دو یک وجه مشترک دارند. انصار اللّه یمن از مکتب‌های قرآن در روستاها 
متولد شده است و قرآن از مکتب‌خانه‌هایش تا جامعه جاری شده و به یمن جان 
داده است. در غزه، حماس و جهاد از دورهم‌نشینی‌های حفظ قرآن و منابر تفسیر 

قرآن شکل گرفته‌اند، متانت یافته‌اند و سر خم نکرده‌اند.
هر‌کدام از کشورهای امت اسلامی که قرآن از ویترین رویدادهایش به جامعۀ 
انسانی‌اش امتداد یافته، جنس مردمش »ما می‌توانیم«، »ارادۀ ما چنین است« 
وَكيِلُ<؛ خدا ما را بس اسـت و او نیکو وکیـل )و نیکو کارگزاری( 

ْ
و >حَسْـبنَُا الُله وَنعِْـمَ ال

اسـت، شـده اسـت. هنـوز ایـن نسـخۀ علـوی را می‌توان سـر دسـت گرفت و کشـور 
كُم 

ُ
به کشـور امت‌های اسالمی را به اسالم بیدار کرد: »الَلّه الَلّه فی القرآنِ، لا‌یسـبِق

یرُكُم؛ خدا را خدا را دربارۀ قرآن، نيايد که ديگران در عمل به آن از شما 
َ

بالعَمَلِ بهِ غ
پيشى جويند«.1

استقامت حاصل دو چیز است
استقامت بر یک مسئله، حاصل دو چیز است؛ یک، آن مسئله ارزش هزینه‌دادن بر 
حراسـتش را داشـته باشـد و دو، امید بر امکان حراست از آن وجود داشته باشد. 
اصلی‌تریـن چیـزی کـه بایـد از آن حراسـت کنیم، هویت ماسـت؛ آن هویتـی که ما را 

»ما« کرده و به آن از اغیار شناخته می‌شویم.
و  اعمـال  آنچـه  یعنـی  نرم‌افـزار درونـی ماسـت؛  را »مـا« می‌کنـد،  مـا  آنچـه 
برون‌دادهـای مـا از آن ناشـی می‌شـود. ایـن نرم‌افـزار، ملاک دفع و جـذب پدیده‌ها 
و وقایع اسـت؛ نظام محاسـباتی ما بر‌اسـاس آن اسـت و ارتباط، اتصال و حضور ما 
در هر جمع و امتی، بر‌اسـاس همین برون‌دادهای مشـترک حاصل از نظام ایمانیِ 
واحـد شـکل می‌گیـرد. حتـی ناسیونالیسـت‌ها کـه بر‌اسـاس خـاک و مـرز یارگیـری 
می‌کننـد، بر‌اسـاس بـاورِ »هویـت ملی سـلبی« ایـن کار را انجام می‌دهنـد، نه صرفاً 

محمد‌بن‌حسین شریف الرضی، نهج‌البلاغة، الکتاب 47. 	.1



بخوان


ای 
انسان 


    

جزء   


بیست‏و‏نهم 







297

نژاد یا خاک. این نرم‌افزار، همان باور است؛ باور به هر‌چیزی که داریم.
علاوه بر اینکه از مؤانست با قرآن، مستقیم می‌شویم و استقامت می‌یابیم، 
ایـن کتـاب الهـی، در هـر دو لایـۀ نظـریِ اسـتقامت‌آفرین نیـز بـرای مـا حـرف دارد. 
. قلتُ: 

ٌ
تِكَ فِتنَة

َ
مّ

ُ
: یا محمّدُ؛ سَـیكُونُ فـی ا

َ
 فقال

ُ
پیامبـر؟ص؟ فرمودنـد: »أتانی جَبرَئیل

برُ ما بَعدَكُم، و 
َ

برٍ، و خ
َ

كُم مِن خ
َ
بل

َ
: كتابُ الِلّه، فیهِ بَیانُ مـا ق

َ
فمـا المَخـرَجُ مِنهـا؟ فقال

حُكـمُ مـا بَینَكُـم؛ جبرئيـل نـزد من آمـد و گفت: "اى محمـد! بـه‌زودى در ميان امتت 

فتنه‌اى پديد خواهد آمد." من گفتم: "راه نجات از آن، چيست؟" گفت: "کتاب خدا، 
کـه در آن خبرهـاى پيـش از شـما و بعـد از شـما و حکـم آنچـه ميـان شماسـت بيان 
شده است"«.1 قرآن هم با تقویت و ترسیم اندیشه‌ای فاخر، الهی و واقع‌نما، ما را 
مستحکم و استوار می‌سازد و هم با بشارت به نتیجه و تأثیر، امید را در دلمان زنده 
می‌کنـد. اندیشـه‌ای کـه طبقه‌بندی‌هـای اجتماعی را درهم می‌شـکند و انسـان‌ها 
را جـز بـا مالک تقـوا و در دوقطبـی اسـتکبار و اسـتضعاف رتبه‌بنـدی نمی‌کنـد؛ این 
اندیشـه می‌گوید: »ای انسـان مستضعف! تو خود کسی هستی. تو فانی و رعیت 
بالا‌دست نیستی. پس قیام کن و کرامت و استقلال خود را مطالبه کن و در حفظ 
آن بکوش. اگر در این راه کشـته شـوی، شـهادت تو شاهدی بر کرامت و استقلالت 

خواهد بود«.
استقلال یعنی بودنمان از درون خودمان بجوشد. دلیل بودنمان خودمان 
باشـیم و نـه غیـر. ظـرف قـرآن به‌عنوان جلـوه‌ای از خـدا، حقیقتی متین و مسـتقل 
اسـت. انـس بـا ایـن حقیقـت، مـا را قرآنـی می‌کنـد و شـخصیت مـا را مسـتقل بـار 
مـی‌آورد. همچنیـن مظـروف قـرآن، به‌عنـوان اندیشـه‌ای عمیـق، مـا را بـه ترسـیم 
انسـان و جامعۀ وارسـته و رسـتگار رهنمون می‌سازد؛ کرامتی که حاصل توکل به 

خدا و دست‌شستن از هرچه غیر اوست.

نتیجه‌گیری
انس با قرآن را نباید سخت گرفت؛ انس، حاصل ارتباط مکرر و تدریجی است. برای 
انس با قرآن باید از آن لذت برد. داستان‌های قرآنی و تلاوت‌های مجلسی مفیدند، 

محمد محمدی ری‌شهری، میزان الحكمه، ج9. 	.1



298

رَءُوا مَا 
ْ
اق

َ
اما همۀ این‌ها تنها بهانه‌ای هستند تا هر‌چه می‌توانیم قرآن بخوانیم: >ف

قُرْآنِ<. قرائت مکرر، باب تدبر در قرآن را می‌گشـاید تـا در لایۀ عمل و در 
ْ
َ مِـنَ ال تيَرسَّ

هندسۀ تصمیم‌گیری ما، محوری گردد و ما امتی قرآنی شویم.
آمالشـان،  و  امیـد  عمـل،  اندیشـه،  در  شـوند،  قرآنی‌تـر  مـردم  هرچـه 
استقلال‌خواه‌تر خواهند شد؛ یعنی مردمی با هویت مستقل الهی، نه توده‌های 

رهای وابسته به ارادۀ دیگران؛ یعنی مردمی حاکم بر خود.
تأسـیس حکومـت عـدل الهـی، ایـن محیـط انسـانیت و انسان‌سـازی، یکـی از 
آرمان‌هـای قـرآن اسـت؛ کتابـی سرنوشت‌سـاز کـه نسـخۀ نجات‌دهنـدۀ بشـریت از 

تمامی قیودی است که بر دست، پا، قلب و عقل انسان پیچیده شده است.
رهبر معظم انقلاب؟حفظ؟ نحوۀ هدایت قرآن را این‌گونه ترسیم می‌نمایند:

ـوَمُ< این قـرآن >اقوَم< را به شـما نشـان 
ْ
ق
َ
يِت هِِيَ أ

َّ
قُـرْآنَ يَهْـدِي للِ

ْ
>إنَِّ هَـذَا ال

می‌دهـد، >اقَوَم< یعنی اسـتوارتر، بهتـر، قوی‌تر، باقوام‌تر. >اقوَم< در چه 
چیـزی؟ >اقـوَم< در زندگی دنیایتان، >اقوَم< در کسـب عزتتـان، >اقوَم< در 
ایجاد حکومتتان و >اقوَم< در زندگی حقیقی و حیات اخروی‌تان که آن 
حیـات حقیقـی اسـت. معـارف قرآنی وقتـی همه‌گیر بشـود، این جوری 
می‌شود. باید جوری بشود که جامعۀ ما، مرد و زن ما، جوان‌های ما، با 
نس بگیرند؛ اصلاً معارف قرآنی حاکم بر ذهن‌ها باشد. 

ُ
معارف قرآنی ا

اگـر ایـن شـد، قـدرت اسـتدلال بـه وجـود می‌آید، قـوت دفاع بـه وجود 
می‌آید، ایمان‌ها کامل می‌شود، حرکت‌ها به نتیجه می‌رسد.1

بیانات رهبر معظم انقلاب در محفل انس با قرآن کریم، ‌16اردیبهشت‌1398. 	.1

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



جزء سی‏ام

یسر در دل عسر

ا  >فَإنَِّ مَعَ العُْسْْرِ يسُْْرً

ا<  مَعَ العُْسْْرِ يسُْْرً إنَِّ
سوره شرح، آیات 5 و 6

5و6 شرح | جزء 30

پس بی‌تردید همراه سختی، آسانی است. 

]آری[ بی‌تردید همراه سختی، آسانی است.

 حسین کاظم‌زاده



تلاوت آیه

مدرسه حفظ

596



سی
در ر

دل 
ع 

س
    ر

جزء سی‏ام   







301

مقدمه
سختی و مشقت، جزئی از طبیعت زندگی هر انسان و هر ملت است. طبع انسان 
میـل بـه آسـایش دارد، دوسـت دارد بخـورد، بیاسـاید و در رفاه باشـد؛ اما طبیعت 
ایـن عالـم بـر حرکـت و تلاش اسـتوار اسـت. حتی برای رسـیدن به همـان خوردن و 
خوابیدن نیز باید مسیر دشواری را طی کرد. گاهی در فانتزی‌های ذهنی‌مان، هیچ 
جایگاهی برای گرفتاری‌ها و سختی‌های زندگی وجود ندارد، در‌حالی‌که دنیا آکنده 

از مکاره و ناپسندهاست.

بَدٍ<
َ
سَانَ فِِي ك

ْ
ن ِ

ْ
قْنَا الْإ

َ
قَدْ خَل

َ
تفسیر آیۀ >ل

علامـه طباطبایـی؟رح؟ در تفسـیر المیـزان می‌فرماینـد: »کَبَـد به معنای رنج، سـختی 
و مشـقت اسـت؛ یعنـی وجـود انسـان در عالـم دنیـا همـراه بـا انـواع فشـارها و 
دشواری‌هاسـت«.1 ایشـان توضیـح می‌دهنـد کـه تعبیـر »خلقـت انسـان در کَبَـد« 
پـس از سـوگندهای آیـات قبلـی، نشـان می‌دهـد رنـج و مشـقت، جزئـی از طبیعـت 
وجود انسـان اسـت؛ چرا‌که با تعبیر خلقت این مطلب آمده اسـت. انسان در مقام 
طلب نعمت پاکیزه و خالص، هرچند به نعمت برسد، ناگزیر در مسیر آن با سختی 

مواجه خواهد شد. 

دو سطح از نسبت سختی و آسانی در قرآن
در قرآن دو نوع تعبیر دربارۀ نسبت عُسر و یُسر وجود دارد. یکی از آن‌ها بیانگر این 
سـنت الهی اسـت که پس از هر سـختی، آسـانی و گشـایش خواهد آمد: »>سَيَجْعَلُ 

سید محمدحسین طباطبایی، تفسیر المیزان، ج20، ذیل سورۀ بلد، آیۀ 4. 	.1



302

ا<؛ خـدا بـه‌زودی پـس از سـختی و تنگنا، فراخـی و گشـایش قرار  الُله بَعْـدَ عُرْسٍ يرْسً
می‌دهد«.1 این همان معنایی اسـت که در تجربه‌های انسـانی نیز دیده می‌شود: 
»تالش، مقدمـۀ کامیابـی اسـت«. دانش‌آمـوزی کـه بـرای کنکـور تالش بی‌وقفـه 
می‌کند، در پایان، شیرینی موفقیت را می‌چشد. این سطح از سنت الهی می‌گوید: 

»پس از هر عسر، یسر است«.
اما تعبیر دیگری در قرآن هست که رابطۀ میان عسر و یسر را عمیق‌تر و نزدیک‌تر 
عُسْْرِ يسُْْرًا<2 در اینجا سخن از معیت است، نه صرفاً تعاقب. 

ْ
نشان می‌دهد: >إنَِّ مَعَ ال

یعنی آسـانی فقط پس از سـختی نمی‌آید، بلکه در متن و دلِ سـختی حضور دارد. 
در نگاه سـطحی، ممکن اسـت این آیه را به همان معنای قبل تفسـیر کنیم، اما با 
دقت در آیات و روایات روشـن می‌شـود که از همان لحظه‌ای که انسـان وارد عرصۀ 
اسـتقامت و تحمل دشـواری برای هدفی متعالی می‌شـود، هم‌زمان در حریم یُسر 

فی، راحتی و گشایش است.
ّ
نیز گام نهاده است؛ در واقع، باطن هر تکلیف و تکل

 ِ
 و لِِلَّهَّ

ّ
در روایتـی نورانـی از امام حسن‌عسـکری؟ع؟ آمده اسـت: »ما مِن بَلِیـةٍ إِلّا

 تُحِیطُ بِها؛ هیچ بلا و گرفتاری‌ای نیست، مگر آنکه نعمتی از خداوند در 
ٌ

فی‌ها نِعْمَة
همان بلا نهفته اسـت و آن نعمت، آن بلا را دربر گرفته اسـت«.3 در تعبیر »فیها« 
تأمل کنید؛ نعمت در درون بلاست و حتی آن را احاطه کرده است. به همین جهت 
در روایات آمده است: »البلاء للولاء«؛ یعنی بلا برای اهل ولایت است، چرا‌که در دل 

آن نعمتی نهفته است که تنها اولیای الهی آن را درمی‌یابند.

ارادۀ الهی؛ آسانی برای بندگان
در هر دو سطح از نسبت میان عسر و یسر، نکته‌ای روشن از قرآن به دست می‌آید 
و آن اینکـه ارادۀ الهـی بـر راحتـی و گشـایش بندگان اسـت، نه بر سـختی و مشـقت 
<؛ خداوند برای شـما حکم را آسـان  عُسْْرَ

ْ
 يرُِيدُ بكُِمُ ال

َ
يسُْْرَ وَلَا

ْ
آنان: »>يرُِيدُ الُله بكُِمُ ال

خواسته و تکلیف را مشکل نگرفته«.4 بنابراین، آنچه خدا برای انسان می‌خواهد، 

طلاق، 7. 	.1
شرح، 6. 	.2

ابن شعبه حرانی، تحف‌العقول، ترجمۀ کمره‌ای، ج1، ص520. 	.3
بقره، 185. 	.4



سی
در ر

دل 
ع 

س
    ر

جزء سی‏ام   







303

>یسُر< است؛ حتی اگر ظاهر مسیر، شکل سختی و عسر داشته باشد. آنچه حقیقتاً 

مـورد ارادۀ الهـی قـرار گرفتـه اسـت، راحتی بندگان اسـت؛ به گفتـۀ حکما، مقصود 
بالذات خداوند، همین یسر است و مقصود تبعی، عسر و سختی می‌باشد.

ابتلا و مقام صبر در قرآن
از همیـن رو، قـرآن کریـم بال و رنـج را صحنـه‌ای بـرای تربیـت و ارتقـای مومنـان 
 ِ

نْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبشَِّرِّ
َ ْ
مْوَالِ وَالْأ

َ ْ
ُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأ َوْفِ وَالْجْ ءٍ مِنَ الْخْ وَنَّكُمْ بشََِيْ

ُ
بَْل

َ
می‌داند: >وَلَن

ابرِِيـنَ<.1 بلایـا، بسـتری بـرای شـکوفایی مقـام صبـر هسـتند؛ زیـرا در دل همین  الصَّ

سـختی‌ها، نعمت‌هایی پنهان اسـت. این سـنت قطعی خداوند در آیه، با چندین 
وَنَّكُـمْ< ذکـر شـده اسـت و دامنـۀ آن همـۀ حوزه‌هـای زندگـی فـرد و 

ُ
بَْل

َ
تأکیـد در >لَن

جامعه )ترس، گرسنگی، آسیب مالی، خطر جانی و ...( را دربرمی‌گیرد.

کلید تبدیل بلا به نعمت
ِينَ إذَِا 

َّ
راه تبدیل سختی به آسانی و بلا به نعمت، در ادامۀ آیه بیان شده است: >الَّذ

ْهِ رَاجِعُونَ<.2 جامعۀ آرمان‌جو و انقلابی در مواجهه با  وا إنَِّا لِِلهِ وَإنَِّا إلَِيَ
ُ
ال

َ
صَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ ق

َ
أ

سختی، اگر توجه خود را به دارایی‌های الهی معطوف کند، مسیر آسان می‌شود. 
ْهِ رَاجِعُونَ< هـم هویت الهی جامعۀ ایمانی را مشـخص می‌کند و هم  ا إلَِيَ ا لِِلهِ وَإنِّـَ >إنِّـَ

مسیر مؤمنان که به‌سوی خداوند است را معلوم می‌سازد.
وَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ 

َ
يْهِمْ صَل

َ
كَِ عَل

َ
ولَئ

ُ
نتیجـۀ ایـن صبـر از این طریق نمایان می‌شـود: »>أ

مُهْتَدُونَ<؛ آنانند که درودها و رحمتی از سوی پروردگارشان بر آنان 
ْ
كَِ هُمُ ال

َ
ولَئ

ُ
وَرحَْْمَةٌ وأَ

اسـت و آناننـد کـه هدایـت یافته‌اند«.‌3 باب صلـوات و رحمت و هدایـت خداوند بر 
این جمعیت باز خواهد شـد که همان یسـری اسـت که همراه عسر ذکر شده بود. 
این آیه حقایق نزدیک به یسـری که در آیات دیگر آمده را بیان می‌کند؛ راحتی‌ای از 

جنس توجه، لطف و دستگیری خداوند نسبت به بندگان.

بقره، 155. 	.1
بقره، 156. 	.2
بقره، 157. 	.3



304

سختی و راحتی؛ زنجیره‌ای از مفاهیم
توجـه کنیـد کـه ایـن شـبکۀ مفاهیـم و حقایـق )هماننـد دانه‌هـای یک تسـبیح( به 
یکدیگر متصل‌اند و قطعات یک زنجیره را تشـکیل می‌دهند. بلایا و سـختی‌ها یک 
مسـیر مسـتقیم و راحتـی دارنـد که مسـیر تحقـق آن از صبـر می‌گذرد؛ صبـری که با 

توجه به دارایی‌های توحیدی انسان شکوفا می‌شود.

تجربۀ انقلاب اسلامی؛ یسر در دل عسر
توجه به تجربۀ انقلاب اسالمی در این جهت بسـیار راهگشـا اسـت. جرقۀ ظاهری 
انقلاب اسلامی زمانی رقم خورد که حضرت امام؟رح؟ در نجف، در اوج غربت و ضعف 
بـه سـر می‌بُـرد. ایشـان گرفتار متحجریـن خوش‌رنگ‌و‌لعاب نجف شـده و خبری از 

فرج و گشایش در کشور دیده نمی‌شد.
حکومت پهلوی نیز در اوج قدرت ظاهریِ اقتصادی و سیاسـی به سـر می‌بُرد، 
تا جایی که کارتِر ایران را »جزیرۀ ثبات« می‌نامید و فروش نفت، بیت‌المال کشـور 
را مالامال از دلار و ریال کرده بود. محمدرضا پهلوی چنان مست قدرت شده بود 
کـه گمـان می‌کـرد بـا همان مقالـۀ کذایی رشـیدی مطلـق می‌تواند بسـاط انقلاب، 

امام و انقلابی‌ها را جمع کند.
اما صبر و استقامت امام در اوج این سختی‌ها و محنت‌ها، ورق را برمی‌گرداند 
و بهانـه و جرقـۀ آن نیـز رحلت مشـکوک آقا مصطفی‌خمینی؟رح؟ می‌شـود. در عرض 
چنـد مـاه، کار بـه جایی می‌رسـد که مسـتی از سـر شـاه بی‌کفایت ایـران می‌پَرَد و او 
مجبور می‌شود کشور را به بختیار تحویل دهد و فرار را بر قرار روی تخت پادشاهی 
ترجیـح دهـد. بختیـار هـم چنـد هفتـه بیشـتر نمی‌تواند مقابـل موج به‌پاخواسـتۀ 

مردم مقاومت کند و صبوری امت و امام، شیرینی انقلاب را به بار می‌آورد.
این‌ها و صدها نمونۀ دیگر در تاریخ انقلاب اسلامی، همان هویت الهی کشور 
مـا را شـکل داده‌انـد. سـرمایۀ الهـی یعنـی وحـدت میان مـردم، یاد خـدا در مقیاس 
ملی و یادآوری ایام‌ا‌للّههایی که ارادۀ خدا در آن روزها تجلی یافته اسـت. در انقلاب 
اسالمی، حوادثـی مثـل واقعـۀ طبس و دفاع مقـدس )به‌ویژه برخـی عملیات‌های 
خاص، از قبیل 22 بهمن(، جلوه‌های روشـن ایام‌اللّه هسـتند. این تجربه‌ها نشـان 
می‌دهند که توجه به عمق ایمانی ملت و وجود انسان‌های مجاهدی که حاضرند 



سی
در ر

دل 
ع 

س
    ر

جزء سی‏ام   







305

برای تحقق آرمان‌های اسالمی جان دهند، اسـاس جهاد تبیین اسـت؛ جهادی که 
چندین سال جزو درخواست‌های پرتکرار رهبری معظم انقلاب؟حفظ؟ از جامعۀ مؤمنان 
است. به عبارت دیگر، این جهاد، زمینه و نرم‌افزار تبدیل سختی به آسانی در جامعۀ 

ایران می‌باشد.
اساساً یکی از آموزه‌های اسلام ناب در فرمودۀ شهید سلیمانی نهفته است: 
»فرصتی که در دل تهدیدها وجود دارد، در خود فرصت‌ها نیست؛ البته به شرطی 
کـه نترسـیم و نترسـانیم«. تحریـم بـا همین نگاه اسـت که نعمت می‌شـود. دقیقاً 
در دل همین عسـر اسـت که یسـر و راحتی می‌آید و اسـتقلال و خودکفایی را برای 

کشور به ارمغان می‌آورد.
رهبـر انقالب؟حفظ؟ مکـرر ایـن مطلـب را بـه مناسـبت‌های مختلف بیـان کرده‌اند. 
ایشـان تحریم را بسـتری برای استقلال از اقتصاد نفتی )‌ام‌الامراض اقتصاد ایران( 
بیـان کرده‌انـد: »تحریـم می‌تواند یک فرصت باشـد. اگر ما مسـئولین، هوشـیارانه 
عمل کنیم، می‌تواند اقتصاد کشور را از اتکا به نفت نجات بدهد، بند ناف اقتصاد 

را از نفت بِبُرد و قطع کند«.1

حتی مجازات هم رحمت است
ممکـن اسـت بـه ذهـن برسـد کـه سـختی و مشـقت، اگـر مجـازات باشـد و نتیجـۀ 
اعمال نادرسـت انسـان یا جامعه، دیگر مصداق رحمت خداوند نیسـت و نشـانی 
از قهـر و غضـب الهی به شـمار می‌رود. اما بـا اندکی دقت در این نکتۀ عمیق قرآنی 
تْ رَحمَتُهُ 

َ
درمی‌یابیم که قهر و عذاب الهی نیز ریشه در رحمت او دارد: »یا مَن سَبَق

ضَبَـه«. مجـازات و عـذاب در این دنیا، زمینۀ بازگشـت انسـان به‌سـوی خداوند را 
َ

غ
فراهم می‌سـازد و رحمتی بالاتر از این برای انسـان نیسـت. این شـعر لطیف پروین 

اعتصامی نیز به همین حقیقت اشاره دارد:
است رحمتی  آیــد،  تو  کز  بلایی  هر‌که را رنجی دهی، آن راحتی استهر 
ــده را ــن ــکــی گــــذاری ب ــاری رازان بــه ت تـــابـــنـــده  رخ  آن  ــد  ــن ــی ــب ب تــــا 
زنند بندم  و  رگ  هــر  بــر  زان  ــدم زنــنــدتیشه  ــون ــی تـــا کـــه بـــا مــهــر تـــو پ

برگرفتـه از بیانـات رهبـر معظـم انقالب در دیـدار فرماندهـان و کارکنـان نیـروی هوایـی ارتـش،  	.1
19بهمن1398. 



306

نتیجه‌گیری
ا< نشان می‌دهد که عسر و یسر، دو حقیقت هم‌زمان  عُسْْرِ يسُْْرً

ْ
آیۀ شریفۀ >إنَِّ مَعَ ال

در زندگـی فـردی و اجتماعی انسـان‌اند. سـختی‌ها نـه به قصد مجـازات، بلکه ابزار 
رشـد، صبـر و گشـایش‌اند؛ چراکـه در دل هـر بال، نعمتـی نهفته اسـت و صبـر، کلید 
تبدیل رنج به آرامش و نعمت است. تجربۀ انقلاب اسلامی نمونه‌ای عینی از این 
سـنت الهـی اسـت؛ در اوج فشـار و سـختی، صبـر و اسـتقامت امـام و امـت مؤمـن، 
زمینه‌ساز یسر و تحقق اهداف الهی شد. حتی دشواری‌های اجتماعی، اقتصادی 
و تحریم‌ها می‌توانند فرصت‌هایی برای استقلال، خودکفایی و شکوفایی باشند. 
بنابراین، مسـیر تحقق آرامش و موفقیت، همواره از خلال صبر، ایمان و توجه به 
نعمت‌هـای نهفتـه در دشـواری‌ها می‌گـذرد. با چنین نگاهی اسـت کـه می‌توان به 

هر تهدیدی با رویکردی فرصت‌ساز نگریست.

محتوای خودت را بسازشهادت آیه‌هاپویانماییپادکست صوتیتبیین آیه



کتابنامه

قرآن کریم
	1 شریف رضی، محمد‌بن‌حسین، نهج‌البلاغة، ترجمۀ محمد دشتی، چ12، قم: .

جمکران، 1402ش.
	2 مولـوی، جلال‌الدیـن محمـد بلخـی، مثنـوی معنـوی، تصحیـح محمد‌علـی .

موحد، چ2، تهران: هرمس، 1404ش.
	3 سعدی، گلستان، تصحیح حسن احمدی گیوی، چ3، تهران: سازمان چاپ .

و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، 1393ش.
	4 محمدی ری‌شهری، محمد، میزان الحکمة، چ1، قم: دارالحدیث، 1392ش..
	5 کلینی، محمد‌بن‌یعقوب، اصول کافی، تصحیح حمید احمدی، چ4، تهران: .

دانش گویا، 1399ش.
	6 قمی، عباس، انوار البهیة، ترجمۀ کریم فضلی، چ4، قم: ناصر، 1386ش..
	7 طبرسـی، علی‌بن‌حسـن‌بن‌فضل، مشـکات‌الانوار فی غرر‌الاخبار، چ1، تهران: .

دارالثقلین، 1392ش.
	8 طباطبایـی، سـید محمد‌حسـین، المیـزان فـی تفسـیر القـرآن، ترجمـۀ سـید .

محمد‌باقر موسوی، چ14، قم: جامعۀ مدرسین، 1380ش.
	9 موسوی الخمینی، سید روح‌اللّه، تفسیر سورۀ حمد، چ14، تهران: موسسۀ .

تنظیم و نشر آثار امام‌خمینی؟رح؟، 1394ش.
.	10 مجلسی، محمدباقر، بحارالانوار، چ4، تهران: اسلامیه، 1384ش.



308

.	11 حسـینی شـاه عبدالعظیمی، سـید حسـین، تفسـیر اثنی‌عشـری، چ1، تهران: 
آذرنیا، 1393ش.

.	12 اللغـة، چ1، قـم:  معجـم مقاییـس  ابن‌فـارس، عبدالسالم محمد‌هـارون، 
پژوهشکدۀ حوزه و دانشگاه، 1387ش.

.	13 امام رضا؟ع؟ )منسوب(، فقه الرضا؟ع؟، تصحیح رحمت‌اللّه رحمتی اراکی، چ1، 
قم: جامعۀ مدرسین، 1389ش.

.	14 متقـی هنـدی، علاءالدیـن علی‌بن‌احسـام، کنزالعمـال فـی سـنن الاعمـال 
والافعال، چ1، قم: دارالحدیث، 1374ش.

.	15 ابن‌بابویه، محمد‌بن‌علی، عیون اخبار الرضا، چ1، قم: بوستان کتاب، 1402ش.
.	16 حر عاملی، محمد‌بن‌حسن، وسایل الشیعة، چ7، تهران: اسلامیه، 1387ش.
.	17 جوادی آملی، عبداللّه، تفسیر تسنیم، چ1، قم: اسراء، 1401ش.
.	18 حسـینی خامنـه‌ای، سـید علـی، هم‌رزمـان حسـین، چ37، قـم: انتشـارات 

انقلاب اسلامی، 1397ش.
.	19 موسوی الخمینی، سید روح‌اللّه، صحیفۀ امام، چ4، تهران: موسسۀ تنظیم 

و نشر آثار امام‌خمینی؟رح؟، 1385ش.
.	20 اربلـی، علی‌بن‌عیسـی، کشـف الغمـۀ فـی معرفـة الائمـه، چ1، تهـران: برهـان 

صادق، 1392ش.
.	21 ابن‌ابی‌الدنیا، عبداللّه محمد، رساله در زهد، چ1، امارات: المنتدی الاسلامیة، 

1421ق.
.	22 مرتضـی زبیـدی، محمد‌بن‌محمد، تـاج العروس من جواهـر القاموس، چ1، 

بیروت: دارالهدایة، 1389ق.
.	23 مرعشـی نجفـی، سـید شـهاب‌الدین، احقاق الحـق و ازهاق الباطـل، چ1، قم: 

کتابخانۀ عمومی آیت‌اللّه مرعشی نجفی، 1363ش.
.	24 .https://farsi.khamenei.ir بیانات مقام معظم رهبری«، دسترسی در«


	پیشگفتار
	سخنی با خادمان کلام وحی
	مقدمه
	جزء اول
	صبر و نماز؛ بنیان استقامت و آمادگی مؤمنانه
	مقدمه
	فضای کلی نزول آیه
	چرخۀ نماز و صبر
	تحلیل لغوی و مفهومی
	نقش نماز در تقویت استقامت
	نماز به‌عنوان امداد دائمی
	نتیجه‌گیری

	جزء دوم
	دعای استقامت
	مقدمه
	مهران را هم خدا آزاد کرد
	ایستادگی طلبیده
	نتیجه‌گیری

	جزء سوم
	شیطان بزرگ
	مقدمه
	بخش اول: دو نظام وعده
	مهم‌ترین سلاح شیطان
	مهم‌ترین دفاع در برابر سلاح شیطان

	بخش دوم: شیطان اجتماعی و استقلال سیاسی
	1. ابزار ترساندن ابرقدرت‌ها
	2. حمایت از اسرائیل و افسانهٔ شکست‌ناپذیری
	3. نمونهٔ عینی: پایداری غزه و شکستن زنجیر وابستگی

	نتیجه‌گیری

	جزء چهارم
	با خدا علیه کدخدا
	مقدمه
	تصمیم‌گیری صحیح
	انسجام و مقابله با جنگ روانی
	توکل فعال در عرصه معاصر
	اما چند نکته درباره استفاده امروز از این آیه
	جنگ رسانه‌ای دشمن
	دنیا و آخرت آباد خواهد شد

	نتیجه‌گیری
	دو توصیه کاربردی


	جزء پنجم
	قرآن و منطق عزّت
	مقدمه
	حرکت، معجزه ایمان
	حزب‌الله در مدار عزت
	شکوه عزت
	پیروزی حضور می‌خواهد
	قیام بی‌هراس
	صراط واحد سعادت
	نتیجه‌گیری

	جزء ششم
	از زخم زبان‏ها نمی‏ترسند
	مقدمه
	دو جبهه در میان مؤمنان با دو رویکرد متفاوت
	بررسی ویژگی‌ها و توصیفات دسته اول در قرآن کریم
	هم‌جبهه‌شدن با یهود و نصاری
	هم‌جبهه‌گی موجب اتحاد است!
	اتحاد و یکدستی جبهه کفر در برابر مسلمین
	محبت به غرب؛ عامل حرکت بر اساس منافع آنان و غفلت از منافع ملی
	محبت به غرب و کفار؛ ابتلایی جدی در جامعه اسلامی

	ویژگی‌ها و توصیفات دسته دوم
	خدا آنان را دوست دارد و آنان نیز خدا را
	تواضع نسبت به مؤمنان
	جهاد در راه خدا

	به چه کسی دل بسته‌ای؟
	از حرف‌ها و زخم‌زبان‌ها نمی‌ترسند
	نتیجه‌گیری

	جزء هفتم
	عداوت و بغضاء
	مقدمه
	معنا و نسبتِ دو کلیدواژه: «عداوت» و «بغضاء»
	خطاب آیه: جامعه مؤمنین در مرکز حمله
	وحدت؛ سرمایه بنیادین جامعه ایمانی
	تمسک به «حبل الله»؛ سازوکار فنی وحدت
	زبان؛ ابزار اصلی شیطان در ترویج نزاع
	تفرقه؛ قطع پیوند ولایی
	اختلاف رحمت
	راهبردهای عملی برای صیانت از وحدت ایمانی
	نتیجه‌گیری

	جزء هشتم
	مصرف علیه مقاومت
	مقدمه
	اسراف نفس
	جامعه‌ای که عاقل است تبذیر ندارد
	آثار سیاسی و اجتماعی اسراف
	جامعهٔ قانع، جامعهٔ پیروز
	نتیجه‌گیری

	جزء نهم
	روح حاکم بر مقاومت
	مقدمه
	بدر، تنها یک نبرد نبود
	استقلال
	استقلال حقیقی
	امید
	پیروزی واقعی نه با عدد است، نه با اسلحه
	تواضع
	امام تحول
	نتیجه‌گیری

	جزء دهم
	نقشۀ جامع ساخت قدرت
	مقدمه
	1. تجمیع قدرت در ابعاد تمدنی
	2. ترس دشمن
	3. اراده همگانی
	4. خدا و مردم
	5. هم دشمنان مشهود، هم نفوذی‌ها
	6. هم ابزار، هم فقه به کارگیری ابزار
	7. سلوک مادی و معنوی
	نتیجه‌گیری

	جزء یازدهم
	مرگ تاجرانه
	مقدمه
	عقلانیت جهاد
	پیوند جهاد و عرفان
	قلۀ گفتمان ربیون
	اختیار در معاملۀ الهی
	وحدتِ جهاد و عرفان
	قلۀ اندیشۀ قرآنی
	نتیجه‌گیری

	جزء دوازدهم
	نقشۀ الهی برای اصلاح انسان
	مقدمه
	نماز؛ راه پالایش درون و تنظیم رفتار
	تزکیه در مال؛ آزادی از وابستگی‌های بیرونی
	توبه؛ آغاز بازسازی روانی و اخلاقی
	تزکیۀ جمعی و استقلال اجتماعی
	امید؛ موتور حذف سیئات و پیدایش تمدن پاک
	نتیجه‌گیری

	جزء سیزدهم
	آرامش حقیقی در نگاه قرآن
	مقدمه
	معنای ذکر
	عاقبت اعراض از ذکر
	لذت و آرامش واقعی
	پاسخ به یک شبهه
	روایتی از آرامش در سایۀ ذکر
	نتیجه‌گیری

	جزء چهاردهم
	راز تاب‏آوری بی‏انتها
	مقدمه
	معنای صبر
	مرز صبر
	نتیجه‌گیری

	جزء پانزدهم
	اِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا
	مقدمه
	احسان به چه معناست؟
	احسان در قرآن
	1. احسان، ترمیم‌کنندۀ شکاف‌های اجتماعی
	2. نقطۀ مقابل احسان
	3. احسان و استقلال
	4. اسائه و وابستگی

	نفی خودباختگی فرهنگی
	نتیجه‌گیری

	جزء شانزدهم
	چه خواهد شد؟!
	مقدمه
	درس‌های ماندگار در تقابل حقیقت و باطل
	طبل توخالی و سکون ایمانی
	باور به پیروزی؛ شرط یقین
	نتیجه‌گیری

	جزء هفدهم
	جامعه‏سازی یا خودسازی؟
	مقدمه
	گردانندگان نهایی
	خودسازی؛ هدف خلقت
	تشکیلاتی برای برقراری نظام اسلامی
	نتیجه‌گیری

	جزء هجدهم
	شکوه وحدت؛ جلوۀ وحدانیت
	مقدمه
	فراتر از فرد
	دو دشمن، دو برادر
	تار‌و‌پود یک نقش
	چون قایقی بر آب
	کمال اجتماع
	یک کار و دو ثواب
	حفظ ظاهر کنید
	آیا به گنجشکی رحم کرده‌ای؟!
	نتیجه‌گیری

	جزء نوزدهم
	جهاد کبیر
	مقدمه
	قرآن و جهاد کبیر (ضمیر بِهِ)
	اصل محوری جهاد کبیر؛ عدم تبعیت از دشمن در تمامی زمینه‌ها
	ابعاد جهاد کبیر
	عرصه‌های اصلی جهاد کبیر
	1. جهاد سیاسی (عدم تبعیت در سیاست)
	2. جهاد اقتصادی (اقتصاد مقاومتی)
	3. جهاد فرهنگی و فکری

	تفاوت جهاد کبیر با دیگر انواع جهاد
	نتیجه‌گیری

	جزء بیستم
	فتنه
	مقدمه
	فتنه به چه معنا است؟
	شأن نزول
	سنن و قواعد
	آمادگی داشته باشید!
	یک آزمایش و چند تأثیر
	لازمۀ خلقت
	آزمونی برای همه
	ایران در فراز‌و‌فرود امتحانات
	آزمونی جهانی
	پس از امتحان...
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏یکم
	جهاد و قانون هدایت
	مقدمه
	«بدر» تکرار می‌شود؟!
	چرا ابرقدرت‌ها شکست می‌خورند؟
	خدا هم اختیار دارد!
	راه‌هایی برای گفتمان‌سازی ایمان به غیب
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏دوم
	از استقلال سیاسی تا نبرد استقلال اندیشه
	مقدمه
	تلاش برای سلطه و غارت منافع
	سنگ‌بنای مقاومت حقیقی
	شکافی در باورها و ارزش‌ها
	وارونه‌سازی دوست و دشمن
	وارونگی نقش‌ها؛ جلاد در جایگاه مظلوم، شهید در جایگاه مهاجم
	راهکارهای مقابله با دشمنی آشکار و جنگ شناختی
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏سوم
	جنداللّه
	مقدمه
	نسبت استقلال و نصرت الهی
	سنت الهی در زوال استکبار
	درس اول: فرعون و تولد استقلال از بندگی
	درس دوم: نصرت الهی در مقیاس ایمان محض (غزوۀ بدر)

	شروط نصرت الهی
	1. ولایت‌پذیری
	2. ایمان و عمل صالح؛ پیش‌شرط جُندُ‌اللّه‌شدن
	3. صبر و استقامت

	نتیجه‌گیری
	1. تزلزل بنیان دشمن
	2. اتکای ما به مبدأ لایزال الهی


	جزء بیست‏و‏چهارم
	پاداش استقامت
	مقدمه
	«ربنا اللّه»؛ اعلام عدم تسلیم در برابر ظلم
	استقامت؛ راز پایداری و پیروزی و شرط تحقق وعدۀ الهی
	استقامت؛ محور پیروی از صراط مستقیم
	استقامت؛ عامل عزت و پیشرفت
	ابعاد استقامت
	نقش ملائکه در پشتیبانی از مؤمنان
	استقامت؛ تنها راه رهایی از خوف و حزن
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏پنجم
	مودت؛ قدرت نرم اسلام
	مقدمه
	مزد رسالت
	منشور ساخت جامعه‌ای مستقل
	مودت؛ قدرت نرم اسلام
	پیوند عشق و استقلال
	چرا مزد رسالت، محبت اهل‌بیت؟عهم؟ است؟
	جلوه‌های اجتماعی مودت
	پیوند امت و آیندگان
	مودت؛ الگوی مقاومت فرهنگی
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏ششم
	مقاومت حکیمانه
	مقدمه
	روح پنهان تصمیم‌های بزرگ
	نیمۀ پنهان عزت
	منطق قرآنیِ برتری
	بازخوانی الگوی حدیبیه؛ نرمش عزتمندانه، نه سازش
	بازتعریف مقاومت؛ از میدان تا معنا
	میدان پنهان عزت و اقتدار
	استقلال و عزت
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏هفتم
	آرامش در میان طوفان
	مقدمه
	میدان تربیت برای دستیابی به استقلال حقیقی
	مأموریت پیامبران
	دنیا صحنۀ آزمایش استقلال، نه دام هلاکت
	دو روی سکۀ تربیت برای رسیدن به رضایت و استقلال روحی
	آموزگار اُحد و معنای حقیقی استقلال (زهد)
	استقلال؛ غایت تربیت در پرتو سنت الهی
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏هشتم
	تقوا و توکل؛ منبع قدرت
	مقدمه
	مبنای قرآنی تقوا و توکل
	تقوا
	توکل

	منطق عبور از فشار دشمن
	روش باطل (منطق دشمن)
	روش حق (منطق الهی)

	رزق غیرمنتظره
	معادلۀ پیروزی در سورۀ طلاق
	نتیجه‌گیری

	جزء بیست‏و‏نهم
	بخوان ای انسان
	مقدمه
	امام مکتوب
	با وجود قرآن، هرگز احساس وحشت و تنهایى نكنیم
	چرا مسلمانان این‌قدر در اصر و اغلال‌اند؟
	استقامت حاصل دو چیز است
	نتیجه‌گیری

	جزء سی‏ام
	یسر در دل عسر
	مقدمه
	تفسیر آیۀ <لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ>
	دو سطح از نسبت سختی و آسانی در قرآن
	ارادۀ الهی؛ آسانی برای بندگان
	ابتلا و مقام صبر در قرآن
	کلید تبدیل بلا به نعمت
	سختی و راحتی؛ زنجیره‌ای از مفاهیم
	تجربۀ انقلاب اسلامی؛ یسر در دل عسر
	حتی مجازات هم رحمت است
	نتیجه‌گیری

	کتابنامه

